
ISSN 2763-8561 

https://doi.org/10.29327/2638577.5.3-6 

 

Heterodoxia e Ortodoxia no Cristianismo: Um Modelo de Tolerância Religiosa na 

Carta de John Locke 

 
Gustavo Felipe da Silva126 

 

Resumo: Este artigo explora a complexa trajetória histórica do cristianismo, marcada pela 
coexistência e disputa entre ortodoxia e heterodoxia desde os primeiros séculos. Destaca-se 
como a pluralidade teológica e as divisões internas foram moldadas por processos de 
institucionalização da fé, especialmente a partir da conversão de Constantino e do Concílio de 
Niceia no Oriente, quando o alinhamento da Igreja ao poder político resultou na consolidação de 
uma ortodoxia oficial, frequentemente sustentada pela coerção e repressão dos dissidentes. No 
Ocidente, essa dinâmica culminou na centralização eclesiástica em torno do bispo romano, 
ampliando o papel da Igreja para além do âmbito espiritual e alcançando poderes temporais, em 
uma espécie de contraposição ao modelo de subordinação eclesiástica vigente no Império 
Romano do Oriente.Na segunda parte, o artigo analisa a Carta acerca da Tolerância (1689), de 
John Locke, que propõe uma ruptura crítica com a ortodoxia coercitiva então dominante, 
defendendo a liberdade de consciência e a separação entre Igreja e Estado. Locke argumenta que 
a verdadeira religião deve ser voluntária, fundada na caridade e na mansidão evangélica, 
rejeitando o uso da força para impor crenças.A reflexão evidencia a atualidade dos argumentos 
lockeanos diante das persistentes mobilizações políticas da religião, sugerindo que a fé 
verdadeira só pode florescer em contextos de liberdade e respeito à pluralidade, fiel ao espírito 
do Evangelho. 

Palavras-chave: Cristianismo; Ortodoxia; Liberdade Religiosa; Política. 

 

 

Abstract: This article explores the complex historical trajectory of Christianity, marked by the 
coexistence and dispute between orthodoxy and heterodoxy since the earliest centuries. It 
highlights how theological plurality and internal divisions were shaped by processes of 
institutionalizing the faith, especially from Constantine’s conversion and the Council of Nicaea 
in the East, when the alignment of the Church with political power resulted in the consolidation 
of an official orthodoxy, often supported by coercion and repression of dissenters. In the West, 
this dynamic culminated in ecclesiastical centralization around the Roman bishop, expanding 
the Church’s role beyond the spiritual sphere and reaching temporal powers, in a kind of 
counterpoint to the model of ecclesiastical subordination prevailing in the Eastern Roman 
Empire. The second part of the article analyzes John Locke’s Letter Concerning Toleration 
(1689), which proposes a critical break from the then-dominant coercive orthodoxy, defending 
freedom of conscience and the separation of Church and State. Locke argues that true religion 
must be voluntary, founded on charity and evangelical meekness, rejecting the use of force to 
impose beliefs. This reflection highlights the contemporary relevance of Locke’s arguments 
amid persistent political mobilizations of religion, suggesting that true faith can only flourish in 
contexts of freedom and respect for plurality, faithful to the spirit of the Gospel.  

Keywords: Christianity; Orthodoxy; Religious Freedom; Politics. 

126 Doutorando em História pela Universidade Federal do Paraná - UFPR. Mestre em Filosofia pela 
Universidade Estadual de Maringá - UEM, Especialista em História Antiga e Medieval pela Universidade 
do Estado do Rio de Janeiro - UERJ e Licenciado em História pela Universidade Estadual de Maringá - 
UEM. E-mail para contato: gustavofelipe.uem2013@outlook.com  

 

116 

https://doi.org/10.29327/2638577.5.3-6
mailto:gustavofelipe.uem2013@outlook.com


Heterodoxia e Ortodoxia no Cristianismo: Um Modelo de Tolerância Religiosa na Carta de John Locke 

 

 

 

1. Introdução 

A história do cristianismo está marcada tanto por experiências de fé e comunhão 

quanto por disputas doutrinárias, perseguições e imposições institucionais. Desde o 

Novo Testamento já se notava uma pluralidade de visões e práticas, que, com o tempo, 

deu lugar à consolidação de uma ortodoxia definida não apenas por critérios espirituais, 

mas também por alianças com o poder político. Concílios, exílios, censuras e guerras 

religiosas pontuaram o caminho daquilo que viria a ser chamado de “doutrina 

verdadeira”, frequentemente imposta com a força do governo secular. O vínculo entre fé 

e política tornou a ortodoxia não só uma questão teológica, mas também uma estrutura 

de dominação. 

Foi nesse contexto de séculos de intolerância e coerção religiosa que John 

Locke, filósofo inglês do século XVII, formulou sua Carta acerca da Tolerância 

(1689), na qual afirma com clareza: a verdadeira religião não precisa da espada. Para 

Locke, a Igreja de Cristo não se define por pompas rituais, autoridade institucional ou 

pureza doutrinária autoproclamada, mas pela caridade, pela mansidão e pelo respeito à 

consciência. Seu pensamento oferece uma crítica incisiva à ortodoxia coercitiva e 

propõe uma nova base para a vida religiosa e política: a liberdade de consciência, o 

voluntarismo e a separação entre as potestades civis e espiritual. 

Este artigo propõe uma dupla abordagem: na primeira parte, traça-se uma 

genealogia crítica da formação da ortodoxia cristã, revelando seu entrelaçamento com o 

poder político e a repressão de dissidentes; na segunda parte, analisa-se a concepção 

lockeana de tolerância religiosa, tal como expressa em sua Carta, destacando os 

argumentos filosóficos, teológicos e políticos em favor da liberdade de culto. Ao fazer 

esse percurso, buscamos compreender como a crítica à ortodoxia e à sua 

instrumentalização política permanece atual em tempos de tensões religiosas e disputas 

identitárias. Afinal, o desafio de conjugar fé e liberdade, convicção e tolerância, persiste 

como questão fundamental da convivência humana. 

 

2. Cristianismo Ortodoxo ou Heterodoxo? 

 

117 



Revista Teológica Jonathan Edwards V, No 3 (2025): 666 - 666 

 

Quando lidamos com o cristianismo dos primeiros séculos, deparamo-nos com 

algumas doutrinas consideradas heréticas, como no caso do gnosticismo cristão. 

Durante um tempo, o gnosticismo foi considerado um fenômeno basicamente cristão, 

uma deformação do cristianismo puro e ortodoxo que teria existido, por influência de 

elementos provenientes da filosofia grega ou religiosidade helênica. Essa é a tese dos 

autores cristãos da Antiguidade, como Irineu de Lyon, Hipólito de Roma e outros, que, 

em um esforço para livrar a doutrina cristã da filosofia grega, consideraram a gnose 

como um fenômeno não cristão, embora tenha convergido com o cristianismo para 

formar o gnosticismo. Contudo, não foi a partir do cristianismo que surgiu. De modo 

que alguns pesquisadores datam a gnose como anterior, ou seja, é um fenômeno 

pré-cristão, de origem iraniana. Esse fenômeno nos chama a atenção para o que era 

considerado herético ou não nos primeiros anos do cristianismo. Se, por um lado, os 

autores cristãos da Antiguidade taxavam as demais “seitas” como hereges, isso só foi 

possível após a estruturação da patrística. A teoria clássica a respeito das heresias 

defende que as heresias, ou melhor, a heterodoxia, só existem em detrimento da 

ortodoxia, ou seja, ela é posterior à ortodoxia, e age para transformar o cristianismo 

original ou primitivo.Outro modo de observar essa problemática consiste em considerar 

um cristianismo de ruptura: primeiro ele é heterodoxo, e somente posteriormente, com 

os pais da patrística, é que será construída uma ortodoxia. Essa última proposta é mais 

favorável, uma vez que o fenômeno do cristianismo e sua expansão se caracterizaram de 

formas múltiplas e variáveis. O cristianismo, prevalecendo-se da fé em Cristo, não 

exprimia essa fé de uma única maneira idêntica por onde se espalhara, o que pode ser 

observado até mesmo no Novo Testamento, no que diz respeito à teologia paulina e à 

teologia de João127. 

Desde o início, o cristianismo desenvolveu-se como um movimento plural, 

formado por comunidades com práticas e compreensões teológicas distintas. Essa 

diversidade é atestada nos próprios textos neotestamentários. A Primeira Carta aos 

Coríntios, por exemplo, revela divisões internas entre os fiéis, conforme Paulo 

admoesta: “Pois a respeito de vós, irmãos meus, fui informado pelos da casa de Cloe de 

que há contendas entre vós. Refiro-me ao fato de cada um de vós dizer: ‘Eu sou de 

Paulo’, e ‘eu, de Apolo’, e ‘eu, de Cefas’, e ‘eu, de Cristo’. Acaso, Cristo está 

dividido?” (1Co 1,11–13). Essa passagem demonstra que, mesmo nos primeiros estágios 

127 Marcel Simon e André Benoit. As Origens Do Gnosticismo e Ortodoxia e Heresia No Cristianismo 
Dos Primeiros Séculos. Capitulo VII pp. 275- 306 

 

118 



Heterodoxia e Ortodoxia no Cristianismo: Um Modelo de Tolerância Religiosa na Carta de John Locke 

 

da fé cristã, a unidade eclesial já se mostrava frágil, com grupos se organizando em 

torno de diferentes figuras apostólicas. Revelando que a unidade eclesial nunca foi 

plenamente consolidada. 

Além disso, há tensões teológicas evidentes no cânon neotestamentário. A 

teologia paulina, centrada na justificação pela fé, contrasta com a epístola de Tiago, que 

enfatiza a importância das obras como expressão da fé verdadeira (cf. Tg 2,14-26). 

Embora não configurem uma contradição essencial, essas diferenças indicam a 

existência de múltiplas interpretações do evangelho já no século I. 

3. Religião e Governo Secular 

Durante os três primeiros séculos, as comunidades cristãs permaneceram à 

margem do poder político e foram frequentemente alvo de perseguições. Essa condição 

alterou-se radicalmente a partir do século IV, quando o imperador Constantino, após a 

chamada "conversão"128 ocorrida por volta de 312, concedeu liberdade religiosa aos 

cristãos com o Édito de Milão (313). A partir de então, o cristianismo deixou de ser um 

movimento marginalizado e passou a se associar diretamente ao poder imperial. Esse 

novo contexto político permitiu a institucionalização progressiva da fé cristã e a 

formulação de uma ortodoxia doutrinária respaldada pelo Império129. 

A ascensão do novo imperador intensificou os desafios políticos do Império. Ao 

mesmo tempo, o cristianismo católico em formação enfrentava sérias dificuldades 

eclesiásticas, entre as quais se destacava a controvérsia ariana. Outro obstáculo 

129 Cf. AMBRÓSIO de Milão. A la Muerte de Teodosio. In: AMBRÓSIO de Milão. Discursos 
Consolatorios. Traducción Augustín López Kindler. Madrid: Editorial Ciudad Nueva, 2011. ;EUSÉBIO 
de Cesareia. Vida de Constantino. Introducción, traducción y notas de Martín Gurruchaga. Madrid: 
Editorial Gredos, 1994; EUSÉBIO de Cesareia. História Eclesiástica. Tradução de Wolfgang Fisher. São 

Paulo: Novo Século, 2002; SORDI, Marta. Los cristianos y el Imperio romano. Traducción Amanda 
Rodríguez Fierro. Madrid: Encuentro, 1988. 

128 Constantino é figura controversa quanto à sua conversão ao cristianismo, pois não há evidências claras 
de sua fé pessoal. Embora a tradição medieval e a história cristã considerem sua conversão como marco 
para o triunfo do cristianismo, há debates sobre seu real compromisso religioso. É provável que tenha 
sido um político habilidoso que soube aproveitar o crescimento dos cristãos para consolidar seu poder. A 
conversão teria ocorrido tardiamente, como era comum na época, para reduzir o peso dos pecados antes 
da morte.Documentos da época, como os panegíricos de 307 e 312, associam Constantino a cultos 
pagãos, especialmente ao deus Apolo e ao sol invicto, sem menção clara à fé cristã. O famoso episódio da 
visão da cruz, relatado por Lactâncio e Eusébio, apresenta variações que levantam dúvidas sobre sua 
historicidade e impacto imediato na vida do imperador.Constantino teria protegido os cristãos por 
interesse político, não necessariamente por convicção religiosa, o que foi fundamental para a 
consolidação do cristianismo no Império. Assim, sua conversão, embora simbólica para a história da 
religião, pode ter sido um movimento estratégico, e a construção de sua imagem como cristão fervoroso 
deve ser vista com cautela. SIMON, Marcel e BENOIT, André. Judaísmo e Cristianismo Antigo. SP: 
Edusp/Pioneira, 1987, Livro III, Capítulo VIII: “A 'Conversão' de Constantino”, pp. 307-332. 

 

119 



Revista Teológica Jonathan Edwards V, No 3 (2025): 666 - 666 

 

significativo para os bispos católicos era a existência de amplas comunidades cristãs 

que preservavam diferentes formas do monoteísmo, agrupadas sob designações como 

monarquianos modalistas, patripassianos, noetianos e sabelianos. Essas correntes 

rejeitavam a concepção trinitária da divindade, proposta pela teologia católica, o que 

comprometia qualquer tentativa de unidade doutrinária. Essa falta de coesão 

desagradava profundamente a Constantino. Determinado a impor unidade e harmonia 

em seu vasto império, ele assumiu a posição de "Pontífice Máximo" e decidiu intervir 

diretamente nas questões religiosas. Como resposta aos conflitos teológicos, o 

imperador convocou o primeiro concílio ecumênico da Igreja, realizado em Niceia no 

ano de 325. Esses fatos demonstram que a chamada ortodoxia cristã não surgiu de 

forma espontânea, consensual ou estritamente espiritual, mas foi construída por meio de 

disputas doutrinárias intensas e, não raro, pela marginalização, perseguição ou 

supressão física dos grupos divergentes. A unidade teológica, longe de ser um dado 

originário da fé cristã, foi um processo histórico que envolveu tanto reflexão eclesial 

quanto o uso estratégico do poder político130. 

A ascensão de Constantino intensificou os desafios políticos internos do 

Império. Ao mesmo tempo, a Igreja católica em formação enfrentava sérios conflitos 

eclesiásticos, dos quais o mais notório foi a controvérsia ariana. Outro desafio 

significativo vinha da presença de amplas comunidades cristãs que mantinham 

diferentes concepções do monoteísmo. Essas correntes rejeitavam a concepção trinitária 

da divindade proposta pela teologia católica, o que dificultava qualquer tentativa de 

uniformização doutrinária. Com o objetivo de assegurar a unidade e a harmonia do 

Império, Constantino assumiu o título de Pontifex Maximus e decidiu intervir 

diretamente nos assuntos religiosos, convocando o Primeiro Concílio Ecumênico da 

Igreja, realizado em Niceia no ano de 325131. 

131 Após extensos depoimentos e debates, o concílio aprovou um credo, apresentado em Niceia sob o 
imperador Constantino, “que ama a Deus”, em 19 de junho, treze dias antes das Calendas de julho (Hist. 
Eccl. Anôn. 2.27.1). O texto é preservado por Eusébio de Cesareia, na carta à sua congregação (Dok. 
24.8; Atan., Decret. 24.8), por Atanásio (De decr. Nic. 37.2), Sócrates (Hist. Eccl. 1.8.28-30) e pela 
própria História da Igreja Anônima (2.27), sem diferenças significativas (cf. comparação em [referência], 
p. 5). Em 381, seria expandido para o chamado “Credo Niceno”. O texto de 325 afirmava: “Cremos em 
um só Deus, Pai todo-poderoso, criador de todas as coisas visíveis e invisíveis; e em um só Senhor, Jesus 
Cristo, Filho de Deus, gerado do Pai, unigênito, isto é, da essência do Pai, Deus de Deus, Luz da Luz, 
verdadeiro Deus do verdadeiro Deus, gerado, não criado, consubstancial ao Pai, por quem todas as coisas 
foram feitas, tanto as do céu como as da terra; o qual, por nós, humanos, e por nossa salvação, desceu e se 
encarnou, tornando-se humano, padeceu, ressuscitou e subiu aos céus; e [cremos] no Espírito Santo. A 

130 Dean Dudley, History of the Council of Nice, 325 A.C., Burnham Pub., Boston, 1860, pp. 11–15; 
Apud: ARNOLD, Marvin M. Niceia e o Concílio Niceno de 325 d.C. [S.l.: s.n.], 2023. Disponível em: 
https://yausha.com.br/wp-content/uploads/2023/11/Niceia-e-O-Concilio-Niceno-de-325-d.C.pdf. Acesso 
em: 10 jul. 2025. 

 

120 

https://yausha.com.br/wp-content/uploads/2023/11/Niceia-e-O-Concilio-Niceno-de-325-d.C.pdf


Heterodoxia e Ortodoxia no Cristianismo: Um Modelo de Tolerância Religiosa na Carta de John Locke 

 

É importante notar que essa institucionalização da fé cristã ocorreu inicialmente 

no Oriente, onde se desenvolveu uma relação entre Igreja e Estado marcada pelo 

chamado cesaropapismo, a subordinação do poder eclesiástico à autoridade imperial132. 

No Ocidente, porém, o cenário foi distinto. Com a queda do Império Romano do 

Ocidente em 476, o bispo de Roma passou a ocupar o vazio deixado pelo colapso do 

poder imperial. Nesse novo contexto, desenvolveu-se a doutrina da sucessão petrina, 

baseada na interpretação de Mateus 16,19, “Eu te darei as chaves do Reino dos Céus...”, 

segundo a qual o papa seria o legítimo herdeiro da autoridade de Pedro e, por 

conseguinte, de Cristo. Essa doutrina foi amparada por categorias do direito romano, em 

especial a noção de sucessão jurídica: assim como um herdeiro legal assume 

plenamente os direitos do antecessor, o papa, como sucessor de Pedro, passou a ser 

considerado detentor de autoridade superior à dos demais bispos, tanto no plano 

espiritual quanto temporal. No Ocidente, esse modelo evoluiu para uma centralização 

eclesiástica em torno da figura do papa, que posteriormente, passou a ser reconhecido 

não apenas como líder universal da cristandade, mas também como governante secular. 

Essa fusão entre autoridade espiritual e temporal resultou numa espécie de “papismo 

cesarista”, no qual o chefe da Igreja também exercia funções seculares. Essa 

configuração teve consequências profundas, e, por vezes, negativas, para a vida 

espiritual da Igreja. A interpretação de Mateus 16,19 passou a fundamentar não apenas a 

autoridade pastoral do papa, mas também a sua posse de bens, reinos e domínios 

temporais. Com base na lógica de que toda potestade pertence a Cristo e que essa 

autoridade foi delegada a Pedro, concluiu-se que o papa detinha autoridade também 

sobre a esfera secular. Essa teologia do poder culminou em diversos conflitos entre 

papas e monarcas medievais, frequentemente motivados por disputas de riquezas, 

tributos e territórios133. 

133 BERTELLONI, Francisco. Quando a política começa a ser ciência: antecedentes históricos e 
requisitos científicos da teoria política nos séculos XII–XIV. Analytica, vol. 9, n. 1, 2005, pp. 13–16, 
20–22, 38; DICTATUS PAPAE, de Gregório VII. Patrologia Latina, vol. 148, pp. 107–108; 
KANTOROWICZ, Ernst H. Os dois corpos do Rei: um estudo sobre teologia política medieval. pp. 
131–133; MIETHKE, Jürgen. Las ideas políticas de la Edad Media. pp. 19–20, 39–40, 109; RIBEIRO, 
Daniel Valle. Leão I: a Cátedra de Pedro e o Primado de Roma. p. 43; SOUZA, José Antônio de 
Camargo Rodrigues de. “O pensamento gelasiano a respeito das relações entre a Igreja e o Império 
Romano-Cristão”. pp. 69–75, 77; STREFLING, Sérgio Ricardo. Igreja e poder: plenitudo do poder e 

132 Michael McCormick, Capítulo IX – O Imperador, pp. 219-239; Vera Falkenhausen, Capítulo VII – O 
Bispo, pp 170-182 

Igreja católica e apostólica anatematiza aqueles que afirmam que ‘houve um tempo em que ele não 
existia’, ou que ‘ele não existia antes de ser gerado’, ou que ‘veio à existência a partir do nada’, ou que é 
de outra hipóstase ou essência, ou que é uma criatura, ou sujeito a mudança ou alteração.”Cf. 
https://www.fourthcentury.com/urkunde-24/. Acesso em: 08/08/2025. 

 

121 



Revista Teológica Jonathan Edwards V, No 3 (2025): 666 - 666 

 

Essa fusão entre autoridade espiritual e temporal resultou numa espécie de 

“papismo cesarista”,  em oposição ao modelo do oriente, em que o chefe da Igreja 

também assumia funções tipicamente estatais. Isso teve consequências profundas e, por 

vezes, negativas para a vida espiritual da Igreja. A interpretação de Mateus 16,19 passou 

a servir de fundamento não apenas para a autoridade pastoral, mas também para a posse 

de bens, reinos e domínios. Se toda potestade pertence a Cristo, e Cristo a delegou a 

Pedro, então, segundo essa lógica, o papa teria autoridade sobre os poderes terrenos. 

Essa teologia do poder culminou em numerosos conflitos entre papas e monarcas 

medievais134, frequentemente motivados por disputas por riquezas, tributos e territórios. 

Esse panorama histórico permite relativizar concepções de “ortodoxia” como se 

fossem produtos puros da fé ou derivados exclusivamente das Escrituras. Pelo contrário, 

a ortodoxia histórica foi muitas vezes moldada por alianças políticas, repressões 

doutrinárias e estratégias de consolidação de poder. Reconhecer esse fato não significa 

negar a verdade do cristianismo, mas sim compreender que sua trajetória institucional 

foi marcada por tensões, disputas e até desvios. Essa consciência histórica também 

oferece uma nova perspectiva para o presente. Atualmente, existe uma pluralidade de 

igrejas e tradições cristãs que, embora divergentes entre si, já não são mais perseguidas 

fisicamente como nos tempos dos primeiros concílios ou dos séculos de formação da 

ortodoxia. Essa nova realidade exige de todos um espírito de caridade e discernimento. 

Mais do que nunca, é necessário amar nossos irmãos na fé, buscar o esclarecimento 

mútuo e cultivar a humildade diante do mistério de Cristo. 

Somos chamados a discernir o que de fato constitui o Evangelho, tal como 

revelado nas Escrituras, e a manter os olhos abertos para as muitas formas de apostasia 

que continuam a surgir, especialmente quando a fé se volta demasiadamente às 

estruturas humanas, ao poder e aos bens materiais. Como Paulo admoesta, não devemos 

dizer “sou de Pedro” ou “sou de Apolo”, mas reconhecer que somos de Cristo, membros 

de um só corpo, cuja cabeça é o Senhor (cf. 1Co 1,12-13). É essa centralidade de Cristo, 

e não de partidos eclesiásticos ou instituições, que deve orientar a fé e a vida da Igreja 

em todas. 

134Vale lembrar os conflitos entre Felipe, o Belo, e o papa Bonifácio VIII, assim como entre Luís IV da 
Baviera e o papa João XXII. STREFLING, S. R. Teocomunicação, Porto Alegre, v. 37, n. 158, p. 
525-536, dez. 2007; SHOGIMEN, Takashi. Ockham and Political Discourse in the Late middle Ages, p. 
156. 

soberania popular em Marsílio de Pádua. pp. 22–24, 26; ULLMANN, Walter. Escritos sobre teoría 
política medieval. pp. 82–83, 87–94, 197. 

 

122 



Heterodoxia e Ortodoxia no Cristianismo: Um Modelo de Tolerância Religiosa na Carta de John Locke 

 

Em síntese, ao olharmos para a trajetória histórica do cristianismo, torna-se 

evidente que a unidade doutrinária que hoje muitos associam à “ortodoxia” não foi um 

dado originário da fé apostólica, mas sim o resultado de um longo e complexo processo. 

Desde a vinda de Cristo até a formulação dos primeiros dogmas fundamentais, como a 

divindade do Filho e do Espírito Santo nos concílios de Niceia (325) e Constantinopla 

(381), transcorreram cerca de trezentos anos. Foi apenas após o cristianismo ser 

legalizado e, posteriormente, instituído como religião oficial do Império Romano (380), 

que se criou o espaço político e institucional necessário para a consolidação de uma 

ortodoxia sancionada pelo poder imperial. Essa ortodoxia, longe de ser um consenso 

espontâneo, foi afirmada por meio de concílios e repressões, e marcada pela exclusão ou 

perseguição de comunidades e doutrinas consideradas heréticas. 

A Igreja do Oriente, embora envolvida nas mesmas disputas teológicas, 

desenvolveu-se em outra direção: sua estrutura permaneceu mais colegiada, com bispos 

em relativa igualdade e um vínculo mais direto com o imperador, característica que 

favoreceu a permanência do modelo cesaropapista. Já no Ocidente, com a queda do 

Império Romano em 476, o bispo de Roma assumiu progressivamente funções de 

autoridade política e espiritual, consolidando um modelo de centralização eclesiástica 

em torno da figura do papa. Esse modelo, vigente por mais de mil anos, seria desafiado 

apenas com a Reforma Protestante do século XVI, marco que inaugura uma nova fase 

de fragmentação, mas também de liberdade teológica. Desde então, mais de quinhentos 

anos se passaram, e o cristianismo se diversificou ainda mais, sem retornar ao tipo de 

unificação institucional que caracterizou a cristandade medieval. 

Esses marcos históricos revelam que a fé cristã nunca foi imune à tensão entre o 

espiritual e o político, entre a liberdade do Evangelho e as estruturas humanas de poder. 

Por isso, é necessário que os cristãos de hoje mantenham uma postura de discernimento 

e vigilância. A pluralidade atual não deve ser vista apenas como ameaça, mas como um 

convite ao diálogo, à humildade teológica e ao resgate da centralidade de Cristo. Não 

somos de Pedro, nem de Paulo, nem de Apolo, mas de Cristo (cf. 1Co 1,12–13). Somos 

chamados a amar nossos irmãos, a buscar a verdade com sinceridade e a manter os 

olhos abertos para as muitas formas de apostasia que podem surgir quando a fé se 

distancia do espírito do Evangelho e se curva diante dos poderes terrenos. Assim, a 

história da Igreja  com seus conflitos, divisões e reconstruções não deve nos levar ao 

ceticismo, mas à responsabilidade. Cabe a cada geração redescobrir o que realmente 

significa ser o corpo de Cristo no mundo: não uma instituição “perfeita”, mas uma 
 

123 



Revista Teológica Jonathan Edwards V, No 3 (2025): 666 - 666 

 

comunhão viva, fundamentada na Palavra, sustentada pelo amor e movida pela 

esperança da vinda do Reino. 

Diante da permanência do tema da tolerância religiosa, ortodoxia e politica. Em 

um  tempo em que discursos religiosos ainda justificam exclusões, perseguições e 

políticas de dominação, os argumentos de Locke permanecem não apenas relevantes, 

mas desafiadores. Seu cristianismo ético e racional, centrado na liberdade e na paz, 

convida à construção de uma sociedade civil pluralista, onde nenhuma religião detenha 

o monopólio da verdade nem o privilégio da força. Nos propomos pontuar os principais 

argumentos desenvolvidos por Locke em defesa da tolerância religiosa, destacando a 

crítica à ortodoxia coercitiva e à instrumentalização política da fé. Através de suas 

próprias palavras, exploramos como o pensador distingue a verdadeira Igreja, 

voluntária, espiritual e humilde, das instituições religiosas que, aliadas a 

potestadesecular, impõem doutrinas e perseguem dissidentes. Ao fazê-lo, Locke 

antecipa debates centrais da modernidade: o direito à liberdade religiosa, a legitimidade 

das crenças dissidentes, e os perigos da fusão entre fé e política. 

 

4. Locke e a Ortodoxia 

Locke chama a atenção para a problemática que ocorre quando a religião está 

vinculada à potestade civil, seja por meio de um Estado que adota uma religião oficial, 

como em contextos históricos específicos, ou na realidade atual, em que, mesmo em 

Estados laicos ou não, a predominância de uma determinada denominação faz com que 

religião e política frequentemente se confundam. John Locke valorizava profundamente 

a tolerância religiosa, defendendo que governos e diferentes seitas religiosas deveriam 

respeitar as crenças e práticas diversas. Ele se opunha, em especial, à intolerância 

promovida por líderes religiosos que impunham doutrinas sem base bíblica. Para Locke, 

a verdadeira religião não deveria buscar poder ou controle, mas sim orientar os 

indivíduos pela virtude e piedade. Ele rejeitava o uso da força para converter pessoas, 

sustentando que a fé genuína só pode nascer de uma escolha livre135.A tolerância 

religiosa só é possível quando o Estado assume sua laicidade. Teocracias ou governos 

que adotam oficialmente uma religião “A” ou “B” impedem, por princípio, o exercício 

da tolerância. Para que a tolerância exista e prospere, é imprescindível a separação entre 

Religião e Estado. Essa separação, marca da modernidade, aliada à amplitude e 

135 JOHN W. Dicionário Locke. p. 42. 
 

124 



Heterodoxia e Ortodoxia no Cristianismo: Um Modelo de Tolerância Religiosa na Carta de John Locke 

 

pluralidade religiosas, constitui um pilar fundamental para o Estado laico. Contudo, essa 

pluralidade pode ser ameaçada quando uma religião específica passa a ter primazia 

sobre as demais136. 

4.1 A tolerância como sinal do cristianismo 

A Carta acerca da Tolerância137, escrita por John Locke, representa um marco 

crucial no pensamento político moderno ao abordar a liberdade religiosa e a separação 

entre Igreja e Estado. Neste artigo, expõe-se os principais argumentos do autor, com 

suas próprias palavras e as devidas referências às páginas originais do texto. 

Desde que me pedem minha opinião sobre a tolerância mútua entre os cristãos, 

respondo de forma direta: considero-a o principal e mais autêntico sinal de uma 

verdadeira Igreja. Não importam as alegações de certos grupos sobre a antiguidade de 

seus lugares ou nomes, o brilho de seus rituais, a pureza doutrinária ou a ortodoxia de 

sua fé, pois, afinal, todos se consideram ortodoxos a seus próprios olhos. Todas essas 

reivindicações se revelam, no fundo, como lutas humanas por poder e domínio, e não 

como marcas genuínas da Igreja de Cristo138. 

Locke desmonta aqui o prestígio tradicional da ortodoxia religiosa. Em vez de 

reconhecer como legítima a fé que reivindica antiguidade, pureza doutrinária ou 

esplendor ritual, ele propõe um critério moral e evangélico: a verdadeira Igreja é a que 

pratica a tolerância. Ele também expõe com lucidez a arbitrariedade da ortodoxia, 

todos a reivindicam para si, tornando-a um conceito autorreferente e vazio de 

objetividade. No fundo, sugere Locke, por trás da defesa apaixonada da “verdade” 

muitas vezes há apenas ambição por poder e controle sobre as consciências. 

Esse diagnóstico mantém-se surpreendentemente atual. Em conflitos como o 

entre Israel e certos grupos islâmicos, ou em tensões internas no Ocidente entre 

religiões e o secularismo, a retórica da ortodoxia serve muitas vezes como fachada para 

estratégias políticas de exclusão, violência e dominação cultural. O alerta de Locke 

permanece pertinente: quando a religião abdica da tolerância, ela perde o direito 

legítimo espiritual. 

138 LOCKE, J. Carta acerca da tolerância. p. 9. 

137 As referencias são da versão: JOHN LOCKE, Carta acerca da tolerância, trad. Anoar Aiex, in: Os 
Pensadores, São Paulo: Abril Cultural, 1973. 

136 SCHLEGEL, Jean-Louis. A lei de Deus contra a liberdade dos homens. pp. 79-80. 

 

125 



Revista Teológica Jonathan Edwards V, No 3 (2025): 666 - 666 

 

Mesmo que um homem possua todas as qualidades externas da religião, 

conhecimento, doutrina, ritos, autoridade, se lhe faltarem a caridade, a brandura e a boa 

vontade para com todos, inclusive com os que não são cristãos, ele não pode ser 

considerado um verdadeiro cristão. Foi o próprio Salvador quem advertiu: ‘Os reis dos 

gentios dominam sobre eles, mas entre vós não será assim’ (Lucas 22:25)139. 

Esse é um dos pontos centrais da filosofia religiosa de Locke: a essência do 

cristianismo não está na doutrina, mas nas virtudes morais universais — 

especialmente a caridade e a mansidão. O verdadeiro cristão, segundo ele, não é o que 

afirma com mais força sua fé, mas o que age com boa vontade inclusive em relação aos 

que professam outras crenças ou nenhuma.  

A citação de Jesus em Lucas 22:25 é poderosa: Cristo rejeita o modelo de 

domínio coercitivo, típico dos reis e poderes seculares, e propõe um modelo 

radicalmente diferente para seus seguidores, baseado no serviço e na não imposição. 

Isso reforça o argumento de Locke de que a coerção e a ortodoxia imposta são 

contrárias ao espírito do evangelho. Locke reforça que 'ninguém pode ser cristão sem 

caridade' , ecoando a crítica paulina às divisões sectárias (1Cor 1,11-13). Para ele, a 

imposição de uma ortodoxia via governo secular, como no cesaropapismo, na 

hierocracia medieval, e posteriormente na figura dos reis absolutistas, corrompe a 

caridade, transformando-a em instrumento de domínio140. 

Esse trecho ressoa com muita força nos contextos atuais em que crenças 

religiosas justificam atos de dominação ou exclusão. Isso é visível tanto no uso da fé 

como arma política, como em regimes religiosos autoritários,  quanto em democracias 

onde lideranças religiosas defendem a exclusão de minorias sob o pretexto de 

“fidelidade doutrinária”. Ao enfatizar que a verdadeira fé se revela pelo amor inclusive 

aos que estão fora dela, Locke desmonta qualquer pretensão religiosa de exercer 

domínio em nome de Deus. Seu cristianismo ético é um antídoto contra o fanatismo e 

um fundamento para o pluralismo. 

Locke avança na crítica à religiosidade aparente e reafirma seu ideal de fé ética, 

interior e não coercitiva. O papel da verdadeira religião é algo totalmente distinto 

daquilo que muitos pensam. Ela não foi instituída para a pompa exterior, nem para 

sustentar a potestade eclesiástica, tampouco para ser imposta pela força. Sua finalidade 

é regular a vida humana conforme a virtude e a piedade. Quem se declara seguidor de 

140 LOCKE, J. Carta acerca da tolerância. p. 9. 
139 LOCKE, J. Carta acerca da tolerância. p. 9. 

 

126 



Heterodoxia e Ortodoxia no Cristianismo: Um Modelo de Tolerância Religiosa na Carta de John Locke 

 

Cristo deve, antes de tudo, travar combate contra os próprios vícios, o orgulho, a 

luxúria, e cultivar uma vida santa, com pureza de conduta, benignidade e mansidão de 

espírito. Sem isso, será em vão que alguém desejará ser chamado cristão. Foi o que 

Cristo disse a Pedro: ‘Tu, quando te converteres, fortalece teus irmãos’ (Lucas 22:32)141. 

Locke faz aqui uma crítica devastadora à instrumentalização da religião para fins 

de pompa, poder e coerção. Para ele, a religião autêntica não se mostra em ritos 

exteriores nem no aparato da autoridade eclesiástica, ela se revela na transformação 

moral do indivíduo. O verdadeiro seguidor de Cristo deve lutar, não contra os outros, 

mas contra a si mesmo: seus próprios vícios, sua vaidade, sua dureza de coração.A 

menção a Lucas 22:32 reforça a ideia de que a conversão verdadeira é interior e se 

manifesta no fortalecimento mútuo e na vida virtuosa, não na imposição 

dogmática.Esse trecho é particularmente relevante hoje, quando ainda vemos religiões 

sendo utilizadas para justificar práticas autoritárias, ostentação, enriquecimento e 

dominação moral. Locke antecipa aqui uma crítica que hoje seria feita tanto ao 

fundamentalismo religioso quanto à religião-espetáculo, que exibe sinais exteriores de 

fé, mas despreza o compromisso ético com a tolerância e a humildade. No plano 

político e internacional, essa distinção entre fé autêntica e dominação religiosa continua 

essencial para compreender conflitos onde o nome de Deus é usado para justificar 

violência, seja por nações, movimentos religiosos ou líderes carismáticos. Locke nos 

convida, enfim, a reconhecer que uma fé que exige obediência sem virtude, ou que se 

impõe pela força e pela ostentação, é uma traição ao próprio Evangélio. 

Locke eleva sua crítica à intolerância religiosa ao máximo, denunciando a 

hipocrisia dos que alegam agir por “amor às almas” enquanto praticam violência, 

perseguição e morte. “Se acreditamos verdadeiramente no Evangelho e nos apóstolos, é 

impossível ser cristão sem caridade e sem uma fé que atua não pela força, mas pelo 

amor.” Diante disso, apela à consciência dos perseguidores: será que agem por amizade 

e bondade? Só acreditarei nisso quando esses fanáticos tratarem com igual rigor seus 

próprios familiares que pecam abertamente, ou quando punirem severamente irmãos de 

fé corrompidos por vícios. Se de fato agem por caridade, por que ignoram a fornicação, 

a fraude e a malícia em suas próprias comunidades? Por que esse “zelo abrasador por 

Deus e pela Igreja” se concentra apenas em castigar dissidentes e hereges, mesmo 

quando estes levam uma vida honesta e virtuosa, enquanto os vícios gritantes dos seus 

141 LOCKE, J. Carta acerca da tolerância. p. 9. 
 

127 



Revista Teológica Jonathan Edwards V, No 3 (2025): 666 - 666 

 

próximos são deixados sem punição? Como explicar tamanha fúria contra diferenças 

doutrinárias abstratas e sutis, enquanto a imoralidade visível é tolerada? Afinal, não é 

um herege aquele que segue Cristo, aceita sua doutrina e carrega seu jugo, ainda que 

renuncie às cerimônias públicas e às tradições nacionais, ou até mesmo ao convívio com 

os demais homens142 

Locke evidencia o caráter seletivo e político da intolerância religiosa: ataca-se o 

herege honesto e piedoso, enquanto se tolera o devasso ortodoxo. Ele denuncia, com 

força retórica, que o zelo dos perseguidores não é por Deus, mas por controle, e se 

concentra em detalhes doutrinários “sutis”, irrelevantes para o verdadeiro cristianismo. 

Sua conclusão é lapidar: não é herege quem segue Cristo com sinceridade, mesmo que 

rejeite cerimônias e pertença a outra tradição. Para Locke, a dissidência honesta vale 

mais do que a ortodoxia hipócrita. 

Locke observa que, embora divergências doutrinárias possam representar 

obstáculos à salvação, outros males,  como a fornicação, a impureza, a idolatria e os 

vícios da carne143, excluem diretamente do Reino de Deus (segundo Paulo). Portanto, 

quem realmente se preocupa com a salvação deveria dedicar igual zelo à correção moral 

e à crítica doutrinária. Quando alguém é intransigente com quem pensa diferente, mas 

complacente com pecados escandalosos na própria comunidade, fica claro que sua 

motivação é política, não espiritual: busca-se poder terreno disfarçado de ortodoxia144. 

Ele defende que, se líderes cristãos estivessem comprometidos com a salvação, 

imitariam Cristo, o “Príncipe da Paz”, que enviou discípulos sem armas, apenas com a 

palavra e a força moral da santidade. Imaginar que a conversão deve ocorrer pela força é 

absurdo: se assim fosse, Cristo teria usado legiões celestiais, e não governantes 

armados. A intolerância contradiz o Evangelho e ofende a razão: é monstruoso que não 

se perceba o contraste entre a luz da doutrina e as trevas da perseguição145. Essa crítica 

mantém-se atual frente a conflitos contemporâneos em que a ortodoxia serve de pretexto 

para guerra e repressão. A instrumentalização da fé por governos e grupos armados não 

edifica o “Reino de Deus”, mas legitima projetos nacionalistas, coloniais ou 

autoritários. 

Locke alerta que a prática religiosa, seja qual for a fé ou o culto exterior adotado, 

só é verdadeiramente eficaz quando acompanhada de uma convicção profunda e sincera 

145 LOCKE, J. Carta acerca da tolerância. p. 10. 
144 LOCKE, J. Carta acerca da tolerância. p. 10. 
143 Cf. Gálatas, 5. 
142 LOCKE, J. Carta acerca da tolerância. pp.  9-10. 

 

128 



Heterodoxia e Ortodoxia no Cristianismo: Um Modelo de Tolerância Religiosa na Carta de John Locke 

 

acerca de sua verdade e do agrado divino. Caso contrário, a religião deixa de ser um 

meio de expiação e de aproximação a Deus e torna-se, pelo contrário, uma fonte 

adicional de pecado, marcada pela hipocrisia e pela falta de respeito à majestade 

divina146. 

4.2 Separação da sociedade civil e conceito de Igreja 

Locke afirma que a responsabilidade pela salvação das almas não pode ser 

atribuída ao magistrado civil. Mesmo que as leis e as punições pudessem obrigar os 

homens a mudar suas práticas externas, isso não garantiria a verdadeira conversão do 

espírito, nem a salvação. Se existisse uma única religião verdadeira e um único caminho 

para o céu, seria injusto e irracional supor que a maioria das pessoas poderia alcançá-la, 

uma vez que seriam forçadas a abandonar sua própria razão e consciência para aceitar as 

doutrinas impostas pelo governante de seu país. Assim, o acesso à salvação dependeria 

meramente do local de nascimento, o que evidenciaria uma concepção absurda e 

inadequada de Deus, reduzindo a felicidade ou a condenação eterna ao mero acaso 

geográfico147. Essa crítica é especialmente relevante hoje, em países que impõem uma 

religião oficial ou em regimes autoritários que usam a religião para legitimar exclusões 

sociais. Tal relação alimenta conflitos e viola direitos fundamentais como a liberdade 

religiosa e de consciência. Locke lembra que a fé não pode ser produto de coerção 

estatal, pois a salvação transcende o domínio político e exige respeito à diversidade das 

consciências. Trata-se de uma defesa poderosa contra o fundamentalismo religioso 

estatal e uma eloquente defesa da tolerância como princípio político e espiritual.  

Para Locke, a Igreja é uma associação livre e voluntária de pessoas que se 

reúnem para prestar culto público a Deus, convictas de que este culto é aceitável para a 

salvação. Ninguém nasce automaticamente membro de uma igreja, pois seria absurdo 

conceber a religião como uma propriedade hereditária. Cada indivíduo escolhe 

livremente a comunidade religiosa que considera verdadeira e eficaz para sua salvação. 

Essa esperança fundamenta sua adesão e permanência. Se mais tarde perceber 

discordância, deve ter a liberdade de se desligar, pois nenhum vínculo é permanente, 

exceto aquele à esperança da vida eterna148. 

148 LOCKE, J. Carta acerca da tolerância. p. 12. 
147 LOCKE, J. Carta acerca da tolerância. p. 12. 
146 LOCKE, J. Carta acerca da tolerância. p. 11. 

 

129 



Revista Teológica Jonathan Edwards V, No 3 (2025): 666 - 666 

 

Locke defende que, para que uma igreja exista como sociedade livre e 

voluntária, ela deve possuir leis que regulem sua organização, funcionamento e 

admissão ou exclusão de membros. Contudo, essas leis não podem ser impostas por 

uma autoridade externa ou particular, mas devem ser formuladas pela própria 

comunidade ou por representantes escolhidos por ela. Quanto à ideia de que uma igreja 

verdadeira depende da sucessão apostólica e da autoridade ininterrupta de bispos ou 

presbíteros, Locke questiona a fundamentação bíblica dessa exigência, lembrando que o 

Evangelho afirma que onde dois ou três se reúnem em nome de Cristo, Ele está 

presente, indicando que a presença espiritual é o que define a igreja verdadeira149. 

O pensador reconhece que alguns argumentam que uma igreja verdadeira 

depende da autoridade de bispos ou presbíteros, cuja legitimidade advém de uma 

sucessão contínua desde os Apóstolos. Contudo, ele questiona a base bíblica dessa 

exigência, pedindo que se apresente um mandamento explícito de Cristo que a imponha. 

Para ele, a promessa evangélica de que “onde dois ou três se reunirem em meu nome, ali 

estarei presente” (Mt 18,20) sugere que a presença espiritual é o que define a igreja 

verdadeira, não a hierarquia institucional.Além disso, ele lembra que desde os 

primórdios houve divisões entre aqueles que defendem a sucessão apostólica como 

essencial e os que não a consideram, o que reforça a importância da liberdade individual 

para que cada pessoa escolha a comunidade religiosa que melhor atende à sua 

consciência.Por fim, aceita-se que alguém acredite na autoridade de um líder espiritual 

derivada dessa sucessão histórica, desde que isso não impeça a liberdade de associar-se 

voluntariamente à igreja que se considere verdadeira e adequada para a salvação. Assim, 

a autonomia eclesiástica se mantém, evitando que qualquer pessoa seja submetida a um 

legislador imposto contra sua vontade150. 

Locke valoriza a dimensão espiritual e comunitária da Igreja acima da 

institucional ou hierárquica. O culto público exprime a fé comunitária, mas não limita a 

Igreja a grandes assembleias ou estruturas formais. A presença de “dois ou três” crentes 

em nome de Cristo já configura a Igreja verdadeira. O pensador questiona se não seria 

mais adequado que a Igreja de Cristo definisse suas condições de comunhão 

exclusivamente com base no que o Espírito Santo revelou de forma clara e explícita nas 

Escrituras como necessário para a salvação. Ele critica a imposição de regras e 

interpretações humanas, apresentadas como mandatos divinos, que vão além da palavra 

150 LOCKE, J. Carta acerca da tolerância. p. 13. 
149 LOCKE, J. Carta acerca da tolerância. p. 13. 

 

130 



Heterodoxia e Ortodoxia no Cristianismo: Um Modelo de Tolerância Religiosa na Carta de John Locke 

 

de Deus ou que não são expressamente ordenadas. Para ele, quem exige para a 

comunidade eclesiástica condições não estabelecidas por Cristo está criando uma 

sociedade que reflete suas próprias opiniões e interesses, e não a verdadeira Igreja. 

Além disso, adverte que não se pode chamar de Igreja de Cristo uma comunidade que 

exclui da comunhão pessoas que, segundo o Evangelho, serão aceitas no Reino dos 

Céus. E, ainda, relembra que, ao contrário da prática de muitos que clamam pelo nome 

da Igreja, o Novo Testamento não autoriza que a Igreja persiga, censure ou force outros 

a aceitar suas doutrinas por meio da coerção, da espada ou do fogo. Pelo contrário, o 

Evangelho ensina que os verdadeiros discípulos devem estar preparados para sofrer 

perseguição, não para promovê-la151. 

4.3 Deveres de cada um em relação a tolerância 

Locke explica que nenhuma igreja é obrigada a manter membros que persistem 

em violar suas leis, mesmo após advertências. A manutenção da disciplina é essencial 

para a coesão da comunidade. No entanto, a excomunhão deve ser feita com respeito, 

sem insultos ou danos físicos ou materiais. Importante destacar que a excomunhão, ou 

exclusão da comunhão espiritual, não retira direitos civis nem propriedades, protegidos 

pelo Estado. A consequência é apenas a suspensão da participação em ritos e 

sacramentos internos, que pertencem à comunidade e não são bens materiais do fiel152. 

Esse trecho estabelece a distinção entre esfera espiritual e civil, defendendo o 

direito da igreja à autodisciplina sem ultrapassar sua competência, a força coercitiva é 

prerrogativa do Estado. Isso contrasta com práticas históricas que violaram direitos 

civis, causando perseguições e violência. Assim, a separação entre poder eclesiástico e 

civil é fundamental para garantir tolerância e respeito aos direitos individuais, 

reconhecendo o direito das igrejas à disciplina legítima. 

O pensador enfatiza que nenhum indivíduo deve causar dano ou prejudicar outra 

pessoa em seus bens civis devido à religião ou forma de culto que professe. Todos os 

direitos civis e pessoais são invioláveis e devem ser preservados, independentemente 

das diferenças religiosas. Ele ressalta que a religião não tem função de promover 

violência ou injustiça contra os outros, sejam eles cristãos ou não. Além disso, o 

princípio da benevolência e da caridade deve sempre acompanhar os critérios da justiça, 

152 LOCKE, J. Carta acerca da tolerância. p. 14. 
151 LOCKE, J. Carta acerca da tolerância. p. 13-14. 

 

131 



Revista Teológica Jonathan Edwards V, No 3 (2025): 666 - 666 

 

como prescrito pelo Evangelho e pela razão, reforçando o dever natural de amizade e 

humanidade. O desvio moral ou espiritual de alguém é consequência de sua própria 

ignorância e não gera danos a terceiros, de modo que ninguém tem autoridade para 

puni-lo em vida com base na crença de sua futura condenação eterna153. 

Esse trecho é um pilar da defesa da tolerância e da separação entre fé e vida 

civil. Ao afirmar que a fé pessoal não justifica prejuízo a direitos civis, Locke traça uma 

fronteira clara entre consciência individual e regulação estatal, reafirmando a 

inviolabilidade dos direitos humanos. O apelo à caridade e benevolência cria um ethos 

moral universal para a convivência pacífica. Esse argumento é vital diante de conflitos 

religiosos-politicos que geram perseguições e violência. A mensagem é clara: a 

tolerância é não só imperativo legal, mas dever moral de respeito e amor ao próximo, 

mesmo diante das diferenças religiosas. Como não há um juiz humano capaz de resolver 

essa disputa, essa decisão cabe exclusivamente a Deus, o Juiz Supremo. Por isso, 

condena severamente aqueles que, movidos pelo orgulho e pela injustiça, perseguem e 

atormentam outros fiéis, que não têm obrigação de prestar contas a eles, reforçando que 

a violência e a coerção não podem ser justificadas em nome da verdade religiosa154. 

Não basta que ministros do Evangelho se abstenham de perseguir ou oprimir — 

devem ensinar a paz, a caridade e a tolerância, mesmo com dissidentes. Quem se 

considera sucessor dos apóstolos deve advertir seus ouvintes a tratar com respeito os 

divergentes, sem violência, desprezo ou apoio à força civil. Locke observa que, no 

cotidiano, erros pessoais não provocam revolta, mas na religião homens logo se 

revoltam contra quem não compartilha dos mesmos ritos e crenças. Esse zelo fanático, 

quando apoiado pelo Estado, revela ambição de domínio, não amor à verdade. Queimar 

alguém em nome da salvação contradiz o espírito do Evangelho da paz. O pregador que 

age assim não entende ou trai sua vocação e prestará contas ao “Príncipe da Paz”155. 

Esse trecho expressa, de forma clara e concisa, a defesa de Locke da liberdade 

de consciência. A ideia central é que o cuidado com a alma é um dever individual e não 

pode ser delegado ao poder político. Assim como o magistrado não pode garantir por lei 

que alguém mantenha a saúde ou preserve seus bens, tampouco pode forçar a salvação 

da alma. O cuidado espiritual legítimo é de natureza persuasiva e voluntária, não 

coercitiva156. Em suma, Locke afirma que a fé é um assunto pessoal, acessível apenas 

156 LOCKE, J. Carta acerca da tolerância. pp. 17-18. 
155 LOCKE, J. Carta acerca da tolerância. p. 15. 
154 LOCKE, J. Carta acerca da tolerância. p. 15. 
153 LOCKE, J. Carta acerca da tolerância. p. 15. 

 

132 



Heterodoxia e Ortodoxia no Cristianismo: Um Modelo de Tolerância Religiosa na Carta de John Locke 

 

pela razão, reflexão e consciência de cada um. Forçar alguém a crer é não apenas 

ineficaz, mas uma violação injusta de sua liberdade espiritual157. 

Locke chama atenção para o fato histórico bem conhecido de que, durante o 

período dos imperadores ortodoxos e arianos, a Igreja sofreu profundas transformações 

conforme as convicções religiosas do governante. Embora esses tempos possam parecer 

distantes, exemplos mais recentes são encontrados na história inglesa, especialmente 

sob os reinados de Henrique VIII, Eduardo VI, Maria e Elizabeth. Nesses períodos, o 

clero alterou rapidamente seus decretos, artigos de fé e formas de culto, adaptando-se ao 

arbítrio e às preferências religiosas de cada monarca. Locke destaca que, apesar das 

visões religiosas divergentes e das ordens contraditórias desses soberanos, seria absurdo 

supor que qualquer homem honesto e verdadeiramente devoto pudesse seguir tais 

decretos sem violar sua própria consciência e respeito a Deus. Ele afirma que a 

imposição de leis religiosas por um rei, seja por sua autoridade pessoal ou sob conselho 

eclesiástico, é inapropriada, pois as decisões dos sacerdotes, frequentemente marcadas 

por disputas e rixas, não são mais seguras ou válidas do que as do próprio governante. 

Ademais, observa que os príncipes tendem a desconsiderar opiniões e votos religiosos 

que não correspondam à sua própria fé e prática, revelando um uso político e parcial da 

autoridade religiosa. Esse argumento ressalta a crítica central de Locke à mistura entre 

poder político e religioso, evidenciando a necessidade de liberdade de consciência e a 

rejeição da imposição da fé pela força do Estado. Mas, destaca também a problemática 

da ortodoxia. Da construção de uma ortodoxia158. 

 

4.4 Da existência das Igrejas 

Reconhecemos a importância do culto público a Deus. Por que, então, reunir-se 

em assembleias públicas? Porque indivíduos livres em consciência sentem necessidade 

de formar sociedades religiosas. Essa união serve para edificação mútua e para 

testemunhar ao mundo sua devoção a Deus, prestando serviços coletivos visíveis. Essas 

pessoas não sentem vergonha dos cultos; consideram-nos aceitáveis para Deus. Por 

meio da pureza doutrinária, santidade e decência no culto, esperam incentivar o amor à 

religião e à verdade, e a prática coletiva de serviços que não se cumprem 

isoladamente159. 

159 LOCKE, J. Carta acerca da tolerância. pp. 20-21 

158 LOCKE, J. Carta acerca da tolerância. p. 20. 
157 LOCKE, J. Carta acerca da tolerância. pp. 18-19. 

 

133 



Revista Teológica Jonathan Edwards V, No 3 (2025): 666 - 666 

 

Locke pontua que a liberdade e a autonomia das igrejas são fundamentais para a 

prática religiosa, permitindo que cada comunidade adapte aspectos circunstanciais do 

culto, como o tempo, o local e a forma externa, conforme sua prudência e contexto, sem 

comprometer a essência da fé. Contudo, ele ressalta que certos elementos, como a 

observância do domingo para o culto cristão, não são meras conveniências, mas partes 

essenciais e invioláveis da devoção divina.Dir-se-á: se nada no culto divino está deixado 

à discrição humana, por que então é permitido às igrejas regular o tempo, o lugar e 

outras circunstâncias do culto? Locke responde que é necessário distinguir entre o que é 

essencial ao culto, aquilo que Deus exige e que é imprescindível, e o que é 

circunstancial, que pode variar sem afetar a validade da adoração. Para os judeus, 

aspectos como tempo e local do culto eram indispensáveis, de modo que qualquer 

alteração poderia invalidar a adoração. Para os cristãos, por sua vez, a liberdade 

evangélica permite ajustar esses elementos conforme a prudência e a necessidade da 

igreja, visando a ordem e a edificação. No entanto, para aqueles que creem no 

Evangelho, o domingo é um dia determinado por Deus para o culto e, assim, faz parte 

essencial do culto divino, não podendo ser modificado ou ignorado160. Locke destaca: a 

diversidade nas práticas externas do culto, como horários, locais e rituais, pode variar 

entre as igrejas, desde que não interfira na essência da fé e na verdadeira adoração a 

Deus. Essa flexibilidade protege a liberdade religiosa e evita imposições arbitrárias, 

permitindo que cada comunidade cultue conforme sua convicção e contexto cultural, 

respeitando o que consideram essencial para a salvação. 

A potestade civil não deve proibir ritos ou cerimônias religiosas estabelecidos 

pelas igrejas, pois isso destruiria a essência da igreja, que é o culto livre a Deus, desde 

que tais práticas não causem danos à comunidade. Ele diferencia entre o que é legal e 

aceitável na vida civil e o que pertence ao culto religioso, ressaltando que o poder civil 

não deve impor uma única forma de religião nem usar a força para punir crenças ou 

práticas consideradas hereges, pois a religião de cada governante é ortodoxa para si 

mesma, o que pode levar à opressão e injustiça contra minorias religiosas. Locke 

exemplifica como a imposição da fé cristã por monarcas e poderes civis resultou em 

perseguições e espoliação, usando a religião como pretexto para domínio político, e 

ressalta que o direito civil não deve ser confundido com a lei religiosa, como no caso da 

lei mosaica, que era própria de uma teocracia específica e não se aplica ao cristianismo. 

160 LOCKE, J. Carta acerca da tolerância. p. 22 
 

134 



Heterodoxia e Ortodoxia no Cristianismo: Um Modelo de Tolerância Religiosa na Carta de John Locke 

 

Por fim, destaca que o cuidado da alma é responsabilidade individual e que o poder civil 

deve se limitar a garantir a ordem civil, não à coerção religiosa, defendendo assim a 

liberdade de culto e a tolerância, pois impor a fé pela força é incompatível com o 

verdadeiro propósito do governo e da religião161. 

Além disso, pontua que, o poder civil não deve proibir a manutenção ou a 

profissão de opiniões diversas, mesmo que sejam falsas ou absurdas, porque elas não 

afetam os direitos civis dos cidadãos nem causam prejuízo à comunidade. Por exemplo, 

a crença católica na presença real de Cristo na Eucaristia, a descrença judaica no Novo 

Testamento ou a dúvida pagã sobre as Escrituras não devem ser motivo de alguma 

pubição civil. Locke ressalta que a verdade, por sua natureza, não necessita de força ou 

imposição para se instalar no espírito humano; pelo contrário, são os erros que muitas 

vezes prevalecem com apoio externo e coercitivo. Portanto, a lei, a politica,  deve cuidar 

da segurança e proteção da comunidade e dos bens dos indivíduos, mas não da 

im.posição da verdade religiosa162. 

O princípio fundamental da tolerância é a igualdade de direitos civis para todos 

os cidadãos, independentemente da forma de culto ou crença religiosa. Assim, se é 

permitido cultuar Deus segundo a forma romana (católica), deve ser igualmente 

permitido fazê-lo conforme outras tradições, como a de Gênova, e se é legítimo falar 

latim em público, tal liberdade deve se estender ao interior das igrejas. Os atos 

cotidianos, como ajoelhar, vestir-se de determinada forma, comer ou beber, devem ser 

igualmente permitidos no culto religioso, desde que não causem dano à vida, corpo, 

casa ou propriedade de ninguém. A autoridade eclesiástica, seja por presbíteros ou 

bispos, não detém jurisdição sobre questões civis ou propriedade, e as reuniões 

religiosas devem ser reguladas sob as mesmas regras da vida pública comum, 

punindo-se igualmente qualquer ato sedicioso ou criminoso, independentemente da 

igreja a que pertençam os envolvidos. Para Locke, se certas formas de culto, como 

assembleias, celebrações religiosas e sermões, são permitidas a alguns grupos cristãos, 

elas devem ser igualmente permitidas a todos os demais, como presbiterianos, 

independentes, arminianos, anabatistas, quacres e outros dissidentes. Mais do que isso, 

judeus, maometanos e pagãos também não devem ser excluídos da comunidade civil por 

causa de sua religião. O Evangelho não ordena essa exclusão; a Igreja não julga os que 

estão fora dela (cf. 1 Cor 5,12-13); e a sociedade civil, que deve acolher todos os 

162 LOCKE, J. Carta acerca da tolerância. pp. 26 
161 LOCKE, J. Carta acerca da tolerância. pp. 23-25 

 

135 



Revista Teológica Jonathan Edwards V, No 3 (2025): 666 - 666 

 

homens honestos, pacíficos e trabalhadores, tampouco a exige. Locke critica duramente 

o uso da religião como pretexto para ambição e cobiça, denunciando líderes e 

magistrados que incentivam a perseguição, confiscação de bens e violência contra 

aqueles que divergem da ortodoxia oficial. Essa mistura perversa de interesse político e 

religioso acaba por despojar inocentes e gerar guerras civis, levando os perseguidos a 

defenderem-se pela força, o que a História comprova ser inevitável quando a 

perseguição religiosa prevalece. Por isso, Locke conclama para que o poder civil se 

restrinja ao cuidado do bem-estar material da comunidade e os líderes religiosos ao 

cuidado da salvação das almas, evitando-se que um invada o campo do outro, pois só 

assim se poderá alcançar paz e harmonia social163. 

Locke conclui que a intolerância é a principal causa das guerras religiosas, e que 

o Evangelho prega a paz: 

“Não é a diversidade de opiniões (o que não pode ser evitado), 

mas a recusa de tolerância para com os que têm opinião 

diversa, o que se poderia admitir, que deu origem à maioria das 

disputas e guerras que se têm manifestado no mundo cristão por 

causa da religião”. (p. 32) 

Nos dias atuais, em que a maioria dos Estados se afirma laica, o pensamento de 

John Locke, filósofo inglês do século XVII, marcado pelas guerras civis e pelas disputas 

entre católicos e protestantes na Inglaterra, nos ajuda a repensar criticamente a defesa de 

uma religião institucionalizada e sua presença direta na política. Apesar de algumas 

limitações, a distinção que Locke estabelece entre o poder civil e o poder espiritual 

lança as bases para a separação entre Igreja e Estado. Essa separação não implica 

rejeição da fé ou da moral religiosa no espaço público, mas sim a recusa de que uma 

confissão específica detenha privilégios legais ou políticos em detrimento das demais. 

Em tempos marcados por tensões inter-religiosas e pela ascensão de discursos 

intolerantes em nome da religião, torna-se essencial lembrar que o próprio Evangelho, 

cuja mensagem é de paz, humildade e serviço, não autoriza guerras, coerções ou 

exclusões. Assim, retomar o espírito do argumento lockeano em favor da liberdade de 

consciência nos convida a defender uma política que respeite, as diferentes crenças sem 

instrumentalizar a fé para fins de dominação ou divisão social. 

163 LOCKE, J. Carta acerca da tolerância. p. 32. 
 

136 



Heterodoxia e Ortodoxia no Cristianismo: Um Modelo de Tolerância Religiosa na Carta de John Locke 

 

5. Conclusão 

O percurso histórico analisado demonstra que a chamada “ortodoxia” cristã, 

muitas vezes apresentada como expressão pura e originária da fé, foi em grande parte 

moldada por processos políticos, alianças imperiais e repressão doutrinária. Desde as 

tensões já presentes no Novo Testamento, como a admoestação paulina contra as 

divisões sectárias (1Co 1,11-13) e o contraste entre a justificação pela fé e a ênfase nas 

obras (Tg 2,14-26), a Igreja lidou com múltiplas interpretações e disputas internas. 

Com a ascensão de Constantino e a interpretação de Mateus 16,19 (“Eu te darei 

as chaves do Reino dos Céus...”) como fundamento para o poder papal, a união entre 

potestade espiritual e temporal gerou um modelo de domínio que, por séculos, legitimou 

conflitos e exclusões. O Evangelho, porém, apresenta outra lógica: “Os reis dos gentios 

dominam sobre eles, mas entre vós não será assim” (Lc 22,25). 

É nessa chave que John Locke, em sua Carta acerca da Tolerância, recoloca o 

cristianismo em seu núcleo ético e espiritual, recordando que “ninguém pode ser cristão 

sem caridade”, ecoando Paulo ao lembrar que todos pertencem a Cristo, e não a partidos 

eclesiásticos (1Co 1,12-13). A verdadeira conversão, segundo Locke, é interior e se 

manifesta no fortalecimento mútuo, como Cristo ordenou a Pedro: “Tu, quando te 

converteres, fortalece teus irmãos” (Lc 22,32). 

Assim, a fé genuína não se impõe pela coerção nem pela autoridade externa, mas 

floresce na liberdade e no amor. Onde dois ou três se reúnem em nome de Cristo, ali Ele 

está presente (Mt 18,20), independentemente da estrutura institucional ou do 

reconhecimento oficial. Em tempos nos quais discursos religiosos ainda justificam 

exclusões e perseguições, a crítica de Locke à ortodoxia coercitiva permanece atual, 

convidando a Igreja e a sociedade a abraçarem a tolerância como sinal inequívoco do 

discipulado cristão e como condição para a paz civil. 

6. Referências 

AMBRÓSIO de Milão. A la Muerte de Teodosio. In: AMBRÓSIO de Milão. Discursos 
Consolatorios. Traducción de Augustín López Kindler. Madrid: Editorial Ciudad 
Nueva, 2011. 

ARNOLD, Marvin M. Niceia e o Concílio Niceno de 325 d.C. [S.l.: s.n.], 2023. 
Disponível em: 
https://yausha.com.br/wp-content/uploads/2023/11/Niceia-e-O-Concilio-Niceno-de-325
-d.C.pdf. Acesso em: 8 agosto. 2025. 

 

137 

https://yausha.com.br/wp-content/uploads/2023/11/Niceia-e-O-Concilio-Niceno-de-325-d.C.pdf
https://yausha.com.br/wp-content/uploads/2023/11/Niceia-e-O-Concilio-Niceno-de-325-d.C.pdf


Revista Teológica Jonathan Edwards V, No 3 (2025): 666 - 666 

 

BERTELLONI, Francisco. Quando a política começa a ser ciência: antecedentes 
históricos e requisitos científicos da teoria política nos séculos XII–XIV. Analytica, v. 9, 
n. 1, 2005. 

DEAN, Dudley. History of the Council of Nice, 325 A.C. Boston: Burnham Pub., 1860. 

DICTATUS PAPAE, de Gregório VII. Patrologia Latina, v. 148, p. 107–108. 

EUSÉBIO de Cesareia. História Eclesiástica. Tradução de Wolfgang Fisher. São Paulo: 
Novo Século, 2002. 

EUSÉBIO de Cesareia. Vida de Constantino. Introducción, traducción y notas de Martín 
Gurruchaga. Madrid: Editorial Gredos, 1994. 

FALKENHAUSEN, Vera von. “O bispo”. In: CAVALLO, Guglielmo (org.). O Homem 
Bizantino. Tradução de Maria Bragança. Lisboa: Editorial Presença, 1998.  

JOHN W., Dicionário Locke, Rio de Janeiro: Jorge Zahar, 1996. 

KANTOROWICZ, Ernst H. Os dois corpos do Rei: um estudo sobre teologia política 
medieval. São Paulo: Companhia das Letras, 1998. 

LOCKE, John. Carta acerca da tolerância. Trad. Anoar Aiex. In: Os Pensadores. São 
Paulo: Abril Cultural, 1973. 

MCCORMICK, Michael.  “O Imperador”. In: CAVALLO, Guglielmo (org.). O Homem 
Bizantino. Tradução de Maria Bragança. Lisboa: Editorial Presença, 1998. 

MIETHKE, Jürgen. Las ideas políticas de la Edad Media. Madrid: Alianza Editorial, 
1997. 

RIBEIRO, D. V. Leão I: a cátedra de Pedro e o primado de Roma. In: SOUZA, José 
Antonio de C. R. de. (Org.). O Reino e o Sacerdócio - o pensamento político na Alta 
Idade Média. Porto Alegre: EDIPUCRS, 1995.  

SCHLEGEL, Jean-Louis. A lei de Deus contra a liberdade dos homens. Tradução 
Eduardo Brandão. São Paulo: Martins Fontes, 2009. 

SIMON, Marcel e BENOIT, André. Judaísmo e Cristianismo Antigo de Antíoco 
Epifânio a Constantino. São Paulo: EDUSP e Pioneira, 1987. 

SORDI, Marta. Los cristianos y el Imperio romano. Traducción de Amanda Rodríguez 
Fierro. Madrid: Encuentro, 1988. 

SOUZA, José A. de C. R. de. O pensamento gelasiano a respeito das relações entre a 
Igreja e o Império Romano-Cristão. Leopoldianum (UNISANTOS) , Santos, v. XI, n.31, 
p. 15-41, 1984. 

STREFLING, Sérgio Ricardo. Igreja e poder: plenitudo do poder e soberania popular 
em Marsílio de Pádua. Publicação: Porto Alegre, RS: EDIPUCRS, 2002. 

STREFLING, Sérgio Ricardo. Teocomunicação. Porto Alegre, v. 37, n. 158, p. 
525–536, dez. 2007. 

SHOGIMEN, Takashi. Ockham and Political Discourse in the Late Middle Ages. 
Cambridge University Press, 2007. 

 

138 



Heterodoxia e Ortodoxia no Cristianismo: Um Modelo de Tolerância Religiosa na Carta de John Locke 

 

ULLMANN, Walter. Escritos sobre teoría política medieval. Publisher, Editorial 
Universitaria de Buenos Aires, 2003. 

 

139 


	Heterodoxia e Ortodoxia no Cristianismo: Um Modelo de Tolerância Religiosa na Carta de John Locke 

