ISSN 2763-8561
https://doi.org/10.29327/2638577.5.3-6

Heterodoxia e Ortodoxia no Cristianismo: Um Modelo de Toleriancia Religiosa na

Carta de John Locke

Gustavo Felipe da Silva'*

Resumo: Este artigo explora a complexa trajetoria historica do cristianismo, marcada pela
coexisténcia e disputa entre ortodoxia e heterodoxia desde os primeiros séculos. Destaca-se
como a pluralidade teologica e as divisdes internas foram moldadas por processos de
institucionalizacdo da fé, especialmente a partir da conversdo de Constantino e do Concilio de
Niceia no Oriente, quando o alinhamento da Igreja ao poder politico resultou na consolidacao de
uma ortodoxia oficial, frequentemente sustentada pela coergdo e repressdo dos dissidentes. No
Ocidente, essa dinamica culminou na centralizagdo eclesiastica em torno do bispo romano,
ampliando o papel da Igreja para além do ambito espiritual e alcangando poderes temporais, em
uma espécie de contraposicdo ao modelo de subordinagdo eclesidstica vigente no Império
Romano do Oriente.Na segunda parte, o artigo analisa a Carta acerca da Tolerdncia (1689), de
John Locke, que propde uma ruptura critica com a ortodoxia coercitiva entdo dominante,
defendendo a liberdade de consciéncia e a separacao entre Igreja e Estado. Locke argumenta que
a verdadeira religido deve ser voluntaria, fundada na caridade ¢ na mansiddo evangélica,
rejeitando o uso da for¢a para impor crencas.A reflexdo evidencia a atualidade dos argumentos
lockeanos diante das persistentes mobilizagdes politicas da religido, sugerindo que a fé
verdadeira s6 pode florescer em contextos de liberdade e respeito a pluralidade, fiel ao espirito
do Evangelho.

Palavras-chave: Cristianismo; Ortodoxia; Liberdade Religiosa; Politica.

Abstract: This article explores the complex historical trajectory of Christianity, marked by the
coexistence and dispute between orthodoxy and heterodoxy since the earliest centuries. It
highlights how theological plurality and internal divisions were shaped by processes of
institutionalizing the faith, especially from Constantine’s conversion and the Council of Nicaea
in the East, when the alignment of the Church with political power resulted in the consolidation
of an official orthodoxy, often supported by coercion and repression of dissenters. In the West,
this dynamic culminated in ecclesiastical centralization around the Roman bishop, expanding
the Church’s role beyond the spiritual sphere and reaching temporal powers, in a kind of
counterpoint to the model of ecclesiastical subordination prevailing in the Eastern Roman
Empire. The second part of the article analyzes John Locke’s Letter Concerning Toleration
(1689), which proposes a critical break from the then-dominant coercive orthodoxy, defending
freedom of conscience and the separation of Church and State. Locke argues that true religion
must be voluntary, founded on charity and evangelical meekness, rejecting the use of force to
impose beliefs. This reflection highlights the contemporary relevance of Locke’s arguments
amid persistent political mobilizations of religion, suggesting that true faith can only flourish in
contexts of freedom and respect for plurality, faithful to the spirit of the Gospel.

Keywords: Christianity; Orthodoxy; Religious Freedom; Politics.

126 Doutorando em Historia pela Universidade Federal do Parand - UFPR. Mestre em Filosofia pela
Universidade Estadual de Maringa - UEM, Especialista em Historia Antiga e Medieval pela Universidade
do Estado do Rio de Janeiro - UERJ e Licenciado em Histdria pela Universidade Estadual de Maringa -

UEM. E-mail para contato: gustavofelipe.uem2013@outlook.com

116


https://doi.org/10.29327/2638577.5.3-6
mailto:gustavofelipe.uem2013@outlook.com

Heterodoxia e Ortodoxia no Cristianismo: Um Modelo de Tolerancia Religiosa na Carta de John Locke

1. Introduciao

A historia do cristianismo esta marcada tanto por experiéncias de fé¢ e comunhao
quanto por disputas doutrinarias, persegui¢des e imposigdes institucionais. Desde o
Novo Testamento ja se notava uma pluralidade de visdes e praticas, que, com o tempo,
deu lugar a consolidacdo de uma ortodoxia definida ndo apenas por critérios espirituais,
mas também por aliancas com o poder politico. Concilios, exilios, censuras e guerras
religiosas pontuaram o caminho daquilo que viria a ser chamado de “doutrina
verdadeira”, frequentemente imposta com a for¢a do governo secular. O vinculo entre fé
e politica tornou a ortodoxia ndo s6 uma questdo teoldgica, mas também uma estrutura
de dominacao.

Foi nesse contexto de séculos de intolerancia e coer¢do religiosa que John
Locke, filésofo inglés do século XVII, formulou sua Carta acerca da Tolerdncia
(1689), na qual afirma com clareza: a verdadeira religido nao precisa da espada. Para
Locke, a Igreja de Cristo ndo se define por pompas rituais, autoridade institucional ou
pureza doutrinéria autoproclamada, mas pela caridade, pela mansidao e pelo respeito a
consciéncia. Seu pensamento oferece uma critica incisiva a ortodoxia coercitiva e
propde uma nova base para a vida religiosa e politica: a liberdade de consciéncia, o
voluntarismo e a separag@o entre as potestades civis e espiritual.

Este artigo propde uma dupla abordagem: na primeira parte, traga-se uma
genealogia critica da formagdo da ortodoxia cristd, revelando seu entrelagamento com o
poder politico e a repressao de dissidentes; na segunda parte, analisa-se a concepgao
lockeana de tolerancia religiosa, tal como expressa em sua Carta, destacando os
argumentos filosoficos, teoldgicos e politicos em favor da liberdade de culto. Ao fazer
esse percurso, buscamos compreender como a critica a ortodoxia e a sua
instrumentalizacao politica permanece atual em tempos de tensdes religiosas e disputas
identitarias. Afinal, o desafio de conjugar fé e liberdade, convicgdo e tolerancia, persiste

como questdo fundamental da convivéncia humana.

2. Cristianismo Ortodoxo ou Heterodoxo?

117



Revista Teoldgica Jonathan Edwards V, No 3 (2025): 666 - 666

Quando lidamos com o cristianismo dos primeiros séculos, deparamo-nos com
algumas doutrinas consideradas heréticas, como no caso do gnosticismo cristdo.
Durante um tempo, o gnosticismo foi considerado um fendmeno basicamente cristdo,
uma deformag¢do do cristianismo puro e ortodoxo que teria existido, por influéncia de
elementos provenientes da filosofia grega ou religiosidade helénica. Essa ¢ a tese dos
autores cristdos da Antiguidade, como Irineu de Lyon, Hipolito de Roma e outros, que,
em um esforco para livrar a doutrina cristd da filosofia grega, consideraram a gnose
como um fendmeno ndo cristdo, embora tenha convergido com o cristianismo para
formar o gnosticismo. Contudo, ndo foi a partir do cristianismo que surgiu. De modo
que alguns pesquisadores datam a gnose como anterior, ou seja, ¢ um fendmeno
pré-cristdo, de origem iraniana. Esse fendmeno nos chama a atengdo para o que era
considerado herético ou ndo nos primeiros anos do cristianismo. Se, por um lado, os
autores cristdos da Antiguidade taxavam as demais “seitas” como hereges, isso s6 foi
possivel apos a estruturacdo da patristica. A teoria cldssica a respeito das heresias
defende que as heresias, ou melhor, a heterodoxia, s6 existem em detrimento da
ortodoxia, ou seja, ela ¢ posterior a ortodoxia, e age para transformar o cristianismo
original ou primitivo.Outro modo de observar essa problemadtica consiste em considerar
um cristianismo de ruptura: primeiro ele ¢ heterodoxo, e somente posteriormente, com
os pais da patristica, € que sera construida uma ortodoxia. Essa ultima proposta ¢ mais
favoravel, uma vez que o fendmeno do cristianismo e sua expansao se caracterizaram de
formas multiplas e varidveis. O cristianismo, prevalecendo-se da fé¢ em Cristo, ndo
exprimia essa fé de uma unica maneira idéntica por onde se espalhara, o que pode ser
observado até mesmo no Novo Testamento, no que diz respeito a teologia paulina e a
teologia de Jodo'”.

Desde o inicio, o cristianismo desenvolveu-se como um movimento plural,
formado por comunidades com praticas e compreensdes teoldgicas distintas. Essa
diversidade ¢ atestada nos proprios textos neotestamentarios. A Primeira Carta aos
Corintios, por exemplo, revela divisdes internas entre os fiéis, conforme Paulo
admoesta: “Pois a respeito de vés, irmaos meus, fui informado pelos da casa de Cloe de
que ha contendas entre vos. Refiro-me ao fato de cada um de vos dizer: ‘Eu sou de
Paulo’, e ‘eu, de Apolo’, e ‘eu, de Cefas’, e ‘eu, de Cristo’. Acaso, Cristo esta

dividido?” (1Co 1,11-13). Essa passagem demonstra que, mesmo nos primeiros estagios

127 Marcel Simon e André Benoit. As Origens Do Gnosticismo e Ortodoxia e Heresia No Cristianismo
Dos Primeiros Séculos. Capitulo VII pp. 275- 306

118



Heterodoxia e Ortodoxia no Cristianismo: Um Modelo de Tolerancia Religiosa na Carta de John Locke

da fé cristd, a unidade eclesial ja se mostrava fragil, com grupos se organizando em
torno de diferentes figuras apostdlicas. Revelando que a unidade eclesial nunca foi
plenamente consolidada.

Além disso, ha tensdes teoldgicas evidentes no canon neotestamentario. A
teologia paulina, centrada na justificagdo pela fé, contrasta com a epistola de Tiago, que
enfatiza a importancia das obras como expressdao da fé verdadeira (cf. Tg 2,14-26).
Embora ndo configurem uma contradicdo essencial, essas diferencas indicam a

existéncia de multiplas interpretagdes do evangelho ja no século I.
3. Religiao e Governo Secular

Durante os trés primeiros séculos, as comunidades cristds permaneceram a
margem do poder politico e foram frequentemente alvo de persegui¢des. Essa condi¢do
alterou-se radicalmente a partir do século IV, quando o imperador Constantino, apds a

chamada "conversdo"'?®

ocorrida por volta de 312, concedeu liberdade religiosa aos
cristdos com o Edito de Mildo (313). A partir de entdo, o cristianismo deixou de ser um
movimento marginalizado e passou a se associar diretamente ao poder imperial. Esse
novo contexto politico permitiu a institucionalizacdo progressiva da fé cristd e a
formula¢do de uma ortodoxia doutrinaria respaldada pelo Império'®.

A ascensdo do novo imperador intensificou os desafios politicos do Império. Ao

mesmo tempo, o cristianismo catdlico em formagdo enfrentava sérias dificuldades

eclesiasticas, entre as quais se destacava a controvérsia ariana. Outro obstaculo

128 Constantino ¢ figura controversa quanto a sua conversdo ao cristianismo, pois ndo ha evidéncias claras
de sua fé pessoal. Embora a tradigdo medieval e a histdria cristd considerem sua conversdo como marco
para o triunfo do cristianismo, ha debates sobre seu real compromisso religioso. E provavel que tenha
sido um politico habilidoso que soube aproveitar o crescimento dos cristdos para consolidar seu poder. A
conversao teria ocorrido tardiamente, como era comum na época, para reduzir o peso dos pecados antes
da morte.Documentos da época, como os panegiricos de 307 e 312, associam Constantino a cultos
pagdos, especialmente ao deus Apolo e ao sol invicto, sem mencao clara a fé cristd. O famoso episodio da
visdo da cruz, relatado por Lactancio e Eusébio, apresenta variacdes que levantam duvidas sobre sua
historicidade e impacto imediato na vida do imperador.Constantino teria protegido os cristdos por
interesse politico, ndo necessariamente por convicgdo religiosa, o que foi fundamental para a
consolida¢do do cristianismo no Império. Assim, sua conversdo, embora simbdlica para a historia da
religido, pode ter sido um movimento estratégico, e a construcdo de sua imagem como cristdo fervoroso
deve ser vista com cautela. SIMON, Marcel ¢ BENOIT, André. Judaismo e Cristianismo Antigo. SP:
Edusp/Pioneira, 1987, Livro III, Capitulo VIII: “A 'Conversao' de Constantino”, pp. 307-332.

129 Cf. AMBROSIO de Mildo. A la Muerte de Teodosio. In: AMBROSIO de Mildo. Discursos
Consolatorios. Traduccién Augustin Lépez Kindler. Madrid: Editorial Ciudad Nueva, 2011. :EUSEBIO
de Cesareia. Vida de Constantino. Introduccion, traduccion y notas de Martin Gurruchaga. Madrid:
Editorial Gredos, 1994; EUSEBIO de Cesareia. Historia Eclesiastica. Tradugdo de Wolfgang Fisher. Sao

Paulo: Novo Século, 2002; SORDI, Marta. Los cristianos y el Imperio romano. Traduccion Amanda
Rodriguez Fierro. Madrid: Encuentro, 1988.

119



Revista Teoldgica Jonathan Edwards V, No 3 (2025): 666 - 666

significativo para os bispos catdlicos era a existéncia de amplas comunidades cristas
que preservavam diferentes formas do monoteismo, agrupadas sob designagdes como
monarquianos modalistas, patripassianos, noetianos e sabelianos. Essas correntes
rejeitavam a concepgdo trinitdria da divindade, proposta pela teologia catdlica, o que
comprometia qualquer tentativa de unidade doutrinaria. Essa falta de coesdo
desagradava profundamente a Constantino. Determinado a impor unidade e harmonia
em seu vasto império, ele assumiu a posi¢ao de "Pontifice Maximo" e decidiu intervir
diretamente nas questdes religiosas. Como resposta aos conflitos teologicos, o
imperador convocou o primeiro concilio ecuménico da Igreja, realizado em Niceia no
ano de 325. Esses fatos demonstram que a chamada ortodoxia cristd nao surgiu de
forma espontanea, consensual ou estritamente espiritual, mas foi construida por meio de
disputas doutrinarias intensas e, ndo raro, pela marginalizacdo, persegui¢do ou
supressao fisica dos grupos divergentes. A unidade teoldgica, longe de ser um dado
origindrio da fé cristd, foi um processo historico que envolveu tanto reflexdo eclesial
quanto o uso estratégico do poder politico'*

A ascensdo de Constantino intensificou os desafios politicos internos do
Império. Ao mesmo tempo, a Igreja catolica em formacdo enfrentava sérios conflitos
eclesiasticos, dos quais o mais notério foi a controvérsia ariana. Outro desafio
significativo vinha da presenca de amplas comunidades cristds que mantinham
diferentes concepgdes do monoteismo. Essas correntes rejeitavam a concepgao trinitaria
da divindade proposta pela teologia catolica, o que dificultava qualquer tentativa de
uniformizagdo doutrinaria. Com o objetivo de assegurar a unidade e a harmonia do
Império, Constantino assumiu o titulo de Pontifex Maximus e decidiu intervir
diretamente nos assuntos religiosos, convocando o Primeiro Concilio Ecuménico da

Igreja, realizado em Niceia no ano de 325"

13 Dean Dudley, History of the Council of Nice, 325 A.C., Burnham Pub., Boston, 1860, pp. 11-15;
Apud ARNOLD, Marvin M. Niceia e o Concilio Nlceno de 325 d C [S L:s. n] 2023. Dlspomvel em:
Acesso

em: 10 Jul 2025

1 Apds extensos depoimentos € debates, o concilio aprovou um credo, apresentado em Niceia sob o
imperador Constantino, “que ama a Deus”, em 19 de junho, treze dias antes das Calendas de julho (Hist.
Eccl. Anon. 2.27.1). O texto é preservado por Eusébio de Cesareia, na carta a sua congregagdo (Dok.
24.8; Atan., Decret. 24.8), por Atanasio (De decr. Nic. 37.2), Sécrates (Hist. Eccl. 1.8.28-30) ¢ pela
propria Historia da Igreja Anénima (2.27), sem diferengas significativas (cf. comparagdo em [referéncia],
p- 5). Em 381, seria expandido para o chamado “Credo Niceno”. O texto de 325 afirmava: “Cremos em
um s6 Deus, Pai todo-poderoso, criador de todas as coisas visiveis ¢ invisiveis; ¢ em um s6 Senhor, Jesus
Cristo, Filho de Deus, gerado do Pai, unigénito, isto é, da esséncia do Pai, Deus de Deus, Luz da Luz,
verdadeiro Deus do verdadeiro Deus, gerado, ndo criado, consubstancial ao Pai, por quem todas as coisas
foram feitas, tanto as do céu como as da terra; o qual, por n6s, humanos, e por nossa salvacdo, desceu e se
encarnou, tornando-se humano, padeceu, ressuscitou e subiu aos céus; e [cremos] no Espirito Santo. A

120


https://yausha.com.br/wp-content/uploads/2023/11/Niceia-e-O-Concilio-Niceno-de-325-d.C.pdf

Heterodoxia e Ortodoxia no Cristianismo: Um Modelo de Tolerancia Religiosa na Carta de John Locke

E importante notar que essa institucionalizagdo da fé cristd ocorreu inicialmente
no Oriente, onde se desenvolveu uma relacdo entre Igreja e Estado marcada pelo
chamado cesaropapismo, a subordina¢do do poder eclesiastico a autoridade imperial'*.
No Ocidente, porém, o cendrio foi distinto. Com a queda do Império Romano do
Ocidente em 476, o bispo de Roma passou a ocupar o vazio deixado pelo colapso do
poder imperial. Nesse novo contexto, desenvolveu-se a doutrina da sucessdo petrina,
baseada na interpretagao de Mateus 16,19, “Eu te darei as chaves do Reino dos Céus...”,
segundo a qual o papa seria o legitimo herdeiro da autoridade de Pedro e, por
conseguinte, de Cristo. Essa doutrina foi amparada por categorias do direito romano, em
especial a nog¢do de sucessdo juridica: assim como um herdeiro legal assume
plenamente os direitos do antecessor, o papa, como sucessor de Pedro, passou a ser
considerado detentor de autoridade superior a dos demais bispos, tanto no plano
espiritual quanto temporal. No Ocidente, esse modelo evoluiu para uma centralizacio
eclesiastica em torno da figura do papa, que posteriormente, passou a ser reconhecido
ndo apenas como lider universal da cristandade, mas também como governante secular.
Essa fusdo entre autoridade espiritual e temporal resultou numa espécie de “papismo
cesarista”, no qual o chefe da Igreja também exercia fungdes seculares. Essa
configuragdo teve consequéncias profundas, e, por vezes, negativas, para a vida
espiritual da Igreja. A interpretacao de Mateus 16,19 passou a fundamentar nao apenas a
autoridade pastoral do papa, mas também a sua posse de bens, reinos e dominios
temporais. Com base na logica de que toda potestade pertence a Cristo e que essa
autoridade foi delegada a Pedro, concluiu-se que o papa detinha autoridade também
sobre a esfera secular. Essa teologia do poder culminou em diversos conflitos entre
papas e monarcas medievais, frequentemente motivados por disputas de riquezas,

tributos e territorios'>.

Igreja catolica e apostdlica anatematiza aqueles que afirmam que ‘houve um tempo em que ele ndo
existia’, ou que ‘ele ndo existia antes de ser gerado’, ou que ‘veio a existéncia a partir do nada’, ou que ¢
de outra hipostase ou esséncia, ou que ¢ uma criatura, ou sujeito a mudanca ou alteracdo.”Ct.
https://www.fourthcentury.com/urkunde-24/. Acesso em: 08/08/2025.

132 Michael McCormick, Capitulo IX — O Imperador, pp. 219-239; Vera Falkenhausen, Capitulo VII — O
Bispo, pp 170-182

133 BERTELLONI, Francisco. Quando a politica comeca a ser ciéncia: antecedentes historicos e
requisitos cientificos da teoria politica nos séculos XII-XIV. Analytica, vol. 9, n. 1, 2005, pp. 13-16,
2022, 38; DICTATUS PAPAE, de Gregério VII. Patrologia Latina, vol. 148, pp. 107-108;
KANTOROWICZ, Emst H. Os dois corpos do Rei: um estudo sobre teologia politica medieval. pp.
131-133; MIETHKE, Jiirgen. Las ideas politicas de la Edad Media. pp. 19-20, 39-40, 109; RIBEIRO,
Daniel Valle. Ledo I: a Catedra de Pedro e o Primado de Roma. p. 43; SOUZA, José Antdnio de
Camargo Rodrigues de. “O pensamento gelasiano a respeito das relagdes entre a Igreja e o Império
Romano-Cristdo”. pp. 69-75, 77; STREFLING, Sérgio Ricardo. Igreja e poder: plenitudo do poder e

121



Revista Teoldgica Jonathan Edwards V, No 3 (2025): 666 - 666

Essa fusdo entre autoridade espiritual e temporal resultou numa espécie de
“papismo cesarista”, em oposi¢ao ao modelo do oriente, em que o chefe da Igreja
também assumia fungdes tipicamente estatais. Isso teve consequéncias profundas e, por
vezes, negativas para a vida espiritual da Igreja. A interpretacdo de Mateus 16,19 passou
a servir de fundamento ndo apenas para a autoridade pastoral, mas também para a posse
de bens, reinos ¢ dominios. Se toda potestade pertence a Cristo, e Cristo a delegou a
Pedro, entdo, segundo essa logica, o papa teria autoridade sobre os poderes terrenos.
Essa teologia do poder culminou em numerosos conflitos entre papas e monarcas
medievais'**, frequentemente motivados por disputas por riquezas, tributos e territorios.

Esse panorama historico permite relativizar concepgoes de “ortodoxia” como se
fossem produtos puros da fé ou derivados exclusivamente das Escrituras. Pelo contrario,
a ortodoxia histérica foi muitas vezes moldada por aliancas politicas, repressdes
doutrinarias e estratégias de consolidagdo de poder. Reconhecer esse fato ndo significa
negar a verdade do cristianismo, mas sim compreender que sua trajetoria institucional
foi marcada por tensdes, disputas e até desvios. Essa consciéncia histérica também
oferece uma nova perspectiva para o presente. Atualmente, existe uma pluralidade de
igrejas e tradi¢des cristds que, embora divergentes entre si, ja ndo sdo mais perseguidas
fisicamente como nos tempos dos primeiros concilios ou dos séculos de formacao da
ortodoxia. Essa nova realidade exige de todos um espirito de caridade e discernimento.
Mais do que nunca, ¢ necessario amar nossos irmaos na fé, buscar o esclarecimento
mutuo e cultivar a humildade diante do mistério de Cristo.

Somos chamados a discernir o que de fato constitui o Evangelho, tal como
revelado nas Escrituras, e a manter os olhos abertos para as muitas formas de apostasia
que continuam a surgir, especialmente quando a fé se volta demasiadamente as
estruturas humanas, ao poder e aos bens materiais. Como Paulo admoesta, ndo devemos
dizer “sou de Pedro” ou “sou de Apolo”, mas reconhecer que somos de Cristo, membros
de um s6 corpo, cuja cabega é o Senhor (cf. 1Co 1,12-13). E essa centralidade de Cristo,
e ndo de partidos eclesidsticos ou institui¢des, que deve orientar a fé e a vida da Igreja

em todas.

soberania popular em Marsilio de Padua. pp. 22-24, 26; ULLMANN, Walter. Escritos sobre teoria
politica medieval. pp. 82—83, 87-94, 197.

34Vale lembrar os conflitos entre Felipe, o Belo, e o papa Bonifacio VIII, assim como entre Luis IV da
Baviera e o papa Jodo XXII. STREFLING, S. R. Teocomunicagdo, Porto Alegre, v. 37, n. 158, p.
525-536, dez. 2007; SHOGIMEN, Takashi. Ockham and Political Discourse in the Late middle Ages, p.
156.

122



Heterodoxia e Ortodoxia no Cristianismo: Um Modelo de Tolerancia Religiosa na Carta de John Locke

Em sintese, ao olharmos para a trajetéria histérica do cristianismo, torna-se
evidente que a unidade doutrinaria que hoje muitos associam a “ortodoxia” nao foi um
dado originario da fé apostdlica, mas sim o resultado de um longo e complexo processo.
Desde a vinda de Cristo até a formulag@o dos primeiros dogmas fundamentais, como a
divindade do Filho e do Espirito Santo nos concilios de Niceia (325) e Constantinopla
(381), transcorreram cerca de trezentos anos. Foi apenas apds o cristianismo ser
legalizado e, posteriormente, instituido como religido oficial do Império Romano (380),
que se criou o espaco politico e institucional necessario para a consolidacdo de uma
ortodoxia sancionada pelo poder imperial. Essa ortodoxia, longe de ser um consenso
espontaneo, foi afirmada por meio de concilios e repressdes, e marcada pela exclusao ou
perseguicdo de comunidades e doutrinas consideradas heréticas.

A Igreja do Oriente, embora envolvida nas mesmas disputas teoldgicas,
desenvolveu-se em outra dire¢do: sua estrutura permaneceu mais colegiada, com bispos
em relativa igualdade e um vinculo mais direto com o imperador, caracteristica que
favoreceu a permanéncia do modelo cesaropapista. Ja no Ocidente, com a queda do
Império Romano em 476, o bispo de Roma assumiu progressivamente funcgdes de
autoridade politica e espiritual, consolidando um modelo de centralizagdo eclesiastica
em torno da figura do papa. Esse modelo, vigente por mais de mil anos, seria desafiado
apenas com a Reforma Protestante do século XVI, marco que inaugura uma nova fase
de fragmentacdo, mas também de liberdade teoldgica. Desde entdo, mais de quinhentos
anos se passaram, € o cristianismo se diversificou ainda mais, sem retornar ao tipo de
unificacdo institucional que caracterizou a cristandade medieval.

Esses marcos historicos revelam que a fé crista nunca foi imune a tensao entre o
espiritual e o politico, entre a liberdade do Evangelho e as estruturas humanas de poder.
Por isso, € necessario que os cristdos de hoje mantenham uma postura de discernimento
e vigilancia. A pluralidade atual ndo deve ser vista apenas como ameaca, mas como um
convite ao didlogo, a humildade teoldgica e ao resgate da centralidade de Cristo. Nao
somos de Pedro, nem de Paulo, nem de Apolo, mas de Cristo (cf. 1Co 1,12—13). Somos
chamados a amar nossos irmaos, a buscar a verdade com sinceridade € a manter os
olhos abertos para as muitas formas de apostasia que podem surgir quando a fé se
distancia do espirito do Evangelho e se curva diante dos poderes terrenos. Assim, a
historia da Igreja com seus conflitos, divisdes e reconstru¢cdes ndo deve nos levar ao
ceticismo, mas a responsabilidade. Cabe a cada geracdo redescobrir o que realmente

significa ser o corpo de Cristo no mundo: ndo uma instituigdo “perfeita”, mas uma

123



Revista Teoldgica Jonathan Edwards V, No 3 (2025): 666 - 666

comunhdo viva, fundamentada na Palavra, sustentada pelo amor e movida pela
esperanca da vinda do Reino.

Diante da permanéncia do tema da tolerancia religiosa, ortodoxia e politica. Em
um tempo em que discursos religiosos ainda justificam exclusdes, perseguicdes e
politicas de dominagdo, os argumentos de Locke permanecem ndo apenas relevantes,
mas desafiadores. Seu cristianismo €tico e racional, centrado na liberdade e na paz,
convida a constru¢do de uma sociedade civil pluralista, onde nenhuma religido detenha
o monopolio da verdade nem o privilégio da forca. Nos propomos pontuar os principais
argumentos desenvolvidos por Locke em defesa da tolerancia religiosa, destacando a
critica a ortodoxia coercitiva e a instrumentalizacdo politica da fé. Através de suas
proprias palavras, exploramos como o pensador distingue a verdadeira Igreja,
voluntaria, espiritual e humilde, das instituigdes religiosas que, aliadas a
potestadesecular, impdem doutrinas e perseguem dissidentes. Ao fazé-lo, Locke
antecipa debates centrais da modernidade: o direito a liberdade religiosa, a legitimidade

das crengas dissidentes, e os perigos da fusao entre fé e politica.

4. Locke e a Ortodoxia

Locke chama a atencdo para a problematica que ocorre quando a religido esta
vinculada a potestade civil, seja por meio de um Estado que adota uma religido oficial,
como em contextos histdricos especificos, ou na realidade atual, em que, mesmo em
Estados laicos ou ndo, a predominancia de uma determinada denominagdo faz com que
religido e politica frequentemente se confundam. John Locke valorizava profundamente
a tolerancia religiosa, defendendo que governos e diferentes seitas religiosas deveriam
respeitar as crencas e praticas diversas. Ele se opunha, em especial, a intolerancia
promovida por lideres religiosos que impunham doutrinas sem base biblica. Para Locke,
a verdadeira religido nao deveria buscar poder ou controle, mas sim orientar os
individuos pela virtude e piedade. Ele rejeitava o uso da forca para converter pessoas,
sustentando que a fé genuina s pode nascer de uma escolha livre'*.A tolerncia
religiosa sO ¢ possivel quando o Estado assume sua laicidade. Teocracias ou governos
que adotam oficialmente uma religido “A” ou “B” impedem, por principio, o exercicio
da tolerancia. Para que a tolerancia exista e prospere, ¢ imprescindivel a separacao entre

Religido e Estado. Essa separa¢do, marca da modernidade, aliada & amplitude e

135 JOHN W. Diciondrio Locke. p. 42.

124



Heterodoxia e Ortodoxia no Cristianismo: Um Modelo de Tolerancia Religiosa na Carta de John Locke

pluralidade religiosas, constitui um pilar fundamental para o Estado laico. Contudo, essa
pluralidade pode ser ameagada quando uma religido especifica passa a ter primazia

sobre as demais'>°.
4.1 A tolerancia como sinal do cristianismo

A Carta acerca da Tolerancia’’, escrita por John Locke, representa um marco
crucial no pensamento politico moderno ao abordar a liberdade religiosa e a separagao
entre Igreja e Estado. Neste artigo, expde-se os principais argumentos do autor, com
suas proprias palavras e as devidas referéncias as paginas originais do texto.

Desde que me pedem minha opinido sobre a tolerancia mutua entre os cristaos,
respondo de forma direta: considero-a o principal e mais auténtico sinal de uma
verdadeira Igreja. Nao importam as alegacdes de certos grupos sobre a antiguidade de
seus lugares ou nomes, o brilho de seus rituais, a pureza doutrinéria ou a ortodoxia de
sua fé, pois, afinal, todos se consideram ortodoxos a seus proprios olhos. Todas essas
reivindicagdes se revelam, no fundo, como lutas humanas por poder e dominio, € ndo
como marcas genuinas da Igreja de Cristo'*.

Locke desmonta aqui o prestigio tradicional da ortodoxia religiosa. Em vez de
reconhecer como legitima a fé que reivindica antiguidade, pureza doutrinaria ou
esplendor ritual, ele propde um critério moral e evangélico: a verdadeira Igreja é a que
pratica a tolerdncia. Ele também expde com lucidez a arbitrariedade da ortodoxia,
todos a reivindicam para si, tornando-a um conceito autorreferente e vazio de
objetividade. No fundo, sugere Locke, por tras da defesa apaixonada da “verdade”
muitas vezes ha apenas ambicdo por poder e controle sobre as consciéncias.

Esse diagnéstico mantém-se surpreendentemente atual. Em conflitos como o
entre Israel e certos grupos isldmicos, ou em tensdes internas no Ocidente entre
religides e o secularismo, a retorica da ortodoxia serve muitas vezes como fachada para
estratégias politicas de exclusdo, violéncia e dominacao cultural. O alerta de Locke
permanece pertinente: quando a religido abdica da tolerancia, ela perde o direito

legitimo espiritual.

13 SCHLEGEL, Jean-Louis. 4 lei de Deus contra a liberdade dos homens. pp. 79-80.

137 As referencias sdo da versdo: JOHN LOCKE, Carta acerca da tolerdncia, trad. Anoar Aiex, in: Os
Pensadores, Sao Paulo: Abril Cultural, 1973.

8 LOCKE, J. Carta acerca da tolerdncia. p. 9.

125



Revista Teoldgica Jonathan Edwards V, No 3 (2025): 666 - 666

Mesmo que um homem possua todas as qualidades externas da religido,
conhecimento, doutrina, ritos, autoridade, se lhe faltarem a caridade, a brandura e a boa
vontade para com todos, inclusive com os que ndo sdao cristdos, ele nao pode ser
considerado um verdadeiro cristdo. Foi o proprio Salvador quem advertiu: ‘Os reis dos
gentios dominam sobre eles, mas entre vos nio sera assim’ (Lucas 22:25)"°.

Esse ¢ um dos pontos centrais da filosofia religiosa de Locke: a esséncia do
cristianismo ndo esta na doutrina, mas nas virtudes morais universais —
especialmente a caridade e a mansiddo. O verdadeiro cristdo, segundo ele, ndo ¢ o que
afirma com mais forga sua fé, mas o que age com boa vontade inclusive em relagdo aos
que professam outras crengas ou nenhuma.

A citagdo de Jesus em Lucas 22:25 ¢ poderosa: Cristo rejeita o modelo de
dominio coercitivo, tipico dos reis e poderes seculares, e propde um modelo
radicalmente diferente para seus seguidores, baseado no servico e na ndo imposicdo.
Isso reforca o argumento de Locke de que a coercdo e a ortodoxia imposta sdao
contrdrias ao espirito do evangelho. Locke reforca que 'ninguém pode ser cristdo sem
caridade' , ecoando a critica paulina as divisdes sectarias (1Cor 1,11-13). Para ele, a
imposicdo de uma ortodoxia via governo secular, como no cesaropapismo, na
hierocracia medieval, e posteriormente na figura dos reis absolutistas, corrompe a
caridade, transformando-a em instrumento de dominio'*.

Esse trecho ressoa com muita forca nos contextos atuais em que crengas
religiosas justificam atos de dominagdo ou exclusdo. Isso ¢ visivel tanto no uso da fé
como arma politica, como em regimes religiosos autoritarios, quanto em democracias
onde liderangas religiosas defendem a exclusdo de minorias sob o pretexto de
“fidelidade doutrindria”. Ao enfatizar que a verdadeira fé se revela pelo amor inclusive
aos que estdo fora dela, Locke desmonta qualquer pretensdo religiosa de exercer
dominio em nome de Deus. Seu cristianismo ético ¢ um antidoto contra o fanatismo e
um fundamento para o pluralismo.

Locke avanga na critica a religiosidade aparente e reafirma seu ideal de fé ética,
interior e ndo coercitiva. O papel da verdadeira religido ¢ algo totalmente distinto
daquilo que muitos pensam. Ela ndo foi instituida para a pompa exterior, nem para
sustentar a potestade eclesidstica, tampouco para ser imposta pela forga. Sua finalidade

¢ regular a vida humana conforme a virtude e a piedade. Quem se declara seguidor de

% LOCKE, J. Carta acerca da tolerdncia. p. 9.
"0 LOCKE, J. Carta acerca da tolerdncia. p. 9.

126



Heterodoxia e Ortodoxia no Cristianismo: Um Modelo de Tolerancia Religiosa na Carta de John Locke

Cristo deve, antes de tudo, travar combate contra os proprios vicios, o orgulho, a
luxuria, e cultivar uma vida santa, com pureza de conduta, benignidade e mansidao de
espirito. Sem isso, serd em vao que alguém desejara ser chamado cristdo. Foi o que
Cristo disse a Pedro: ‘Tu, quando te converteres, fortalece teus irmios’ (Lucas 22:32)'*'.

Locke faz aqui uma critica devastadora a instrumentalizag@o da religido para fins
de pompa, poder e coercdo. Para ele, a religido auténtica nao se mostra em ritos
exteriores nem no aparato da autoridade eclesidstica, ela se revela na transformacdo
moral do individuo. O verdadeiro seguidor de Cristo deve lutar, ndo contra os outros,
mas contra a si mesmo: seus proprios vicios, sua vaidade, sua dureza de coragdo.A
mencao a Lucas 22:32 reforca a ideia de que a conversdo verdadeira é interior e se
manifesta no fortalecimento mutuo e na vida virtuosa, ndo na imposi¢do
dogmatica.Esse trecho ¢ particularmente relevante hoje, quando ainda vemos religides
sendo utilizadas para justificar praticas autoritdrias, ostentagdo, enriquecimento e
dominacdo moral. Locke antecipa aqui uma critica que hoje seria feita tanto ao
fundamentalismo religioso quanto a religido-espetdculo, que exibe sinais exteriores de
fé, mas despreza o compromisso ético com a tolerdncia e a humildade. No plano
politico e internacional, essa distingdo entre fé auténtica e dominagao religiosa continua
essencial para compreender conflitos onde o nome de Deus é usado para justificar
violéncia, seja por nagdes, movimentos religiosos ou lideres carismaticos. Locke nos
convida, enfim, a reconhecer que uma fé que exige obediéncia sem virtude, ou que se
impoe pela forca e pela ostentacdo, € uma trai¢do ao proprio Evangélio.

Locke eleva sua critica a intolerancia religiosa a0 maximo, denunciando a
hipocrisia dos que alegam agir por “amor as almas” enquanto praticam violéncia,
persegui¢do e morte. “Se acreditamos verdadeiramente no Evangelho e nos apostolos, ¢
impossivel ser cristdo sem caridade e sem uma fé que atua ndo pela for¢ca, mas pelo
amor.” Diante disso, apela a consciéncia dos perseguidores: serd que agem por amizade
e bondade? So6 acreditarei nisso quando esses fandticos tratarem com igual rigor seus
proprios familiares que pecam abertamente, ou quando punirem severamente irmaos de
fé corrompidos por vicios. Se de fato agem por caridade, por que ignoram a fornicagao,
a fraude e a malicia em suas proprias comunidades? Por que esse “zelo abrasador por
Deus e pela Igreja” se concentra apenas em castigar dissidentes e hereges, mesmo

quando estes levam uma vida honesta e virtuosa, enquanto os vicios gritantes dos seus

"' LOCKE, J. Carta acerca da tolerdncia. p. 9.

127



Revista Teoldgica Jonathan Edwards V, No 3 (2025): 666 - 666

proximos sdo deixados sem puni¢do? Como explicar tamanha furia contra diferengas
doutrinarias abstratas e sutis, enquanto a imoralidade visivel ¢ tolerada? Afinal, ndo ¢
um herege aquele que segue Cristo, aceita sua doutrina e carrega seu jugo, ainda que
renuncie as cerimonias publicas e as tradi¢des nacionais, ou até mesmo ao convivio com
os demais homens'*

Locke evidencia o carater seletivo e politico da intolerdncia religiosa: ataca-se o
herege honesto e piedoso, enquanto se tolera o devasso ortodoxo. Ele denuncia, com
forca retdrica, que o zelo dos perseguidores ndo é por Deus, mas por controle, ¢ se
concentra em detalhes doutrinarios “sutis”, irrelevantes para o verdadeiro cristianismo.
Sua conclusao ¢ lapidar: ndo é herege quem segue Cristo com sinceridade, mesmo que
rejeite cerimOnias e pertenca a outra tradi¢do. Para Locke, a dissidéncia honesta vale
mais do que a ortodoxia hipocrita.

Locke observa que, embora divergéncias doutrinarias possam representar
obstaculos a salvagdo, outros males, como a fornicagdo, a impureza, a idolatria e os
vicios da carne'”, excluem diretamente do Reino de Deus (segundo Paulo). Portanto,
quem realmente se preocupa com a salvagdo deveria dedicar igual zelo a corre¢do moral
e a critica doutrinaria. Quando alguém ¢ intransigente com quem pensa diferente, mas
complacente com pecados escandalosos na propria comunidade, fica claro que sua
motivagdo ¢é politica, ndo espiritual: busca-se poder terreno disfar¢ado de ortodoxia'*.

Ele defende que, se lideres cristdos estivessem comprometidos com a salvacgao,
imitariam Cristo, o “Principe da Paz”, que enviou discipulos sem armas, apenas com a
palavra e a for¢a moral da santidade. Imaginar que a conversao deve ocorrer pela forca €
absurdo: se assim fosse, Cristo teria usado legides celestiais, ¢ ndo governantes
armados. A intolerancia contradiz o Evangelho e ofende a razdo: ¢ monstruoso que nao

145 Essa critica

se perceba o contraste entre a luz da doutrina e as trevas da persegui¢ao
mantém-se atual frente a conflitos contemporaneos em que a ortodoxia serve de pretexto
para guerra e repressao. A instrumentalizagdo da fé por governos e grupos armados nao
edifica o “Reino de Deus”, mas legitima projetos nacionalistas, coloniais ou
autoritarios.

Locke alerta que a pratica religiosa, seja qual for a fé ou o culto exterior adotado,

ror

so ¢ verdadeiramente eficaz quando acompanhada de uma convicgao profunda e sincera

“21,OCKE, J. Carta acerca da tolerdncia. pp. 9-10.
143 Cf. Galatas, 5.

4 LOCKE, J. Carta acerca da tolerdncia. p. 10.

45 LOCKE, J. Carta acerca da tolerdncia. p. 10.

128



Heterodoxia e Ortodoxia no Cristianismo: Um Modelo de Tolerancia Religiosa na Carta de John Locke

acerca de sua verdade e do agrado divino. Caso contrério, a religido deixa de ser um
meio de expiacdo e de aproximagdo a Deus e torna-se, pelo contrario, uma fonte
adicional de pecado, marcada pela hipocrisia e pela falta de respeito & majestade

divina'*®.
4.2 Separacio da sociedade civil e conceito de Igreja

Locke afirma que a responsabilidade pela salvacdo das almas nao pode ser
atribuida ao magistrado civil. Mesmo que as leis e as puni¢cdes pudessem obrigar os
homens a mudar suas praticas externas, isso ndo garantiria a verdadeira conversdao do
espirito, nem a salvacdo. Se existisse uma unica religido verdadeira e um inico caminho
para o céu, seria injusto e irracional supor que a maioria das pessoas poderia alcangé-la,
uma vez que seriam for¢adas a abandonar sua propria razao e consciéncia para aceitar as
doutrinas impostas pelo governante de seu pais. Assim, o acesso a salvagdo dependeria
meramente do local de nascimento, o que evidenciaria uma concepgdo absurda e
inadequada de Deus, reduzindo a felicidade ou a condenagdo eterna ao mero acaso
geografico'?’. Essa critica é especialmente relevante hoje, em paises que impdem uma
religido oficial ou em regimes autoritarios que usam a religido para legitimar exclusoes
sociais. Tal relagao alimenta conflitos e viola direitos fundamentais como a liberdade
religiosa e de consciéncia. Locke lembra que a fé ndo pode ser produto de coercdo
estatal, pois a salvacdo transcende o dominio politico e exige respeito a diversidade das
consciéncias. Trata-se de uma defesa poderosa contra o fundamentalismo religioso
estatal e uma eloquente defesa da tolerancia como principio politico e espiritual.

Para Locke, a Igreja ¢ uma associacdo livre e voluntdria de pessoas que se
reinem para prestar culto publico a Deus, convictas de que este culto ¢ aceitavel para a
salvacdo. Ninguém nasce automaticamente membro de uma igreja, pois seria absurdo
conceber a religidlo como uma propriedade hereditaria. Cada individuo escolhe
livremente a comunidade religiosa que considera verdadeira e eficaz para sua salvagao.
Essa esperanca fundamenta sua adesdo e permanéncia. Se mais tarde perceber
discordancia, deve ter a liberdade de se desligar, pois nenhum vinculo ¢ permanente,

exceto aquele a esperanga da vida eterna'*®.

16 LOCKE, J. Carta acerca da tolerancia. p. 11.
Y LOCKE, J. Carta acerca da tolerancia. p. 12.
8 LOCKE, J. Carta acerca da tolerdncia. p. 12.

129



Revista Teoldgica Jonathan Edwards V, No 3 (2025): 666 - 666

Locke defende que, para que uma igreja exista como sociedade livre e
voluntéria, ela deve possuir leis que regulem sua organizagdo, funcionamento e
admissdo ou exclusdo de membros. Contudo, essas leis ndo podem ser impostas por
uma autoridade externa ou particular, mas devem ser formuladas pela propria
comunidade ou por representantes escolhidos por ela. Quanto a ideia de que uma igreja
verdadeira depende da sucessdo apostolica e da autoridade ininterrupta de bispos ou
presbiteros, Locke questiona a fundamentagdo biblica dessa exigéncia, lembrando que o
Evangelho afirma que onde dois ou trés se reunem em nome de Cristo, Ele estd
presente, indicando que a presenca espiritual é o que define a igreja verdadeira'®’.

O pensador reconhece que alguns argumentam que uma igreja verdadeira
depende da autoridade de bispos ou presbiteros, cuja legitimidade advém de uma
sucessdo continua desde os Apostolos. Contudo, ele questiona a base biblica dessa
exigéncia, pedindo que se apresente um mandamento explicito de Cristo que a imponha.
Para ele, a promessa evangélica de que “onde dois ou trés se reunirem em meu nome, ali
estarei presente” (Mt 18,20) sugere que a presenca espiritual ¢ o que define a igreja
verdadeira, ndo a hierarquia institucional.Além disso, ele lembra que desde os
primoérdios houve divisdes entre aqueles que defendem a sucessdo apostdlica como
essencial e os que ndo a consideram, o que reforca a importancia da liberdade individual
para que cada pessoa escolha a comunidade religiosa que melhor atende a sua
consciéncia.Por fim, aceita-se que alguém acredite na autoridade de um lider espiritual
derivada dessa sucessdo historica, desde que isso ndo impeca a liberdade de associar-se
voluntariamente a igreja que se considere verdadeira e adequada para a salvagdo. Assim,
a autonomia eclesiastica se mantém, evitando que qualquer pessoa seja submetida a um
legislador imposto contra sua vontade'*’.

Locke wvaloriza a dimensdo espiritual e comunitdria da Igreja acima da
institucional ou hierdrquica. O culto publico exprime a fé comunitaria, mas nao limita a
Igreja a grandes assembleias ou estruturas formais. A presenga de “dois ou trés” crentes
em nome de Cristo ja configura a Igreja verdadeira. O pensador questiona se ndo seria
mais adequado que a Igreja de Cristo definisse suas condi¢des de comunhdo
exclusivamente com base no que o Espirito Santo revelou de forma clara e explicita nas
Escrituras como necessario para a salvagdo. Ele critica a imposicao de regras e

interpretacdes humanas, apresentadas como mandatos divinos, que vao além da palavra

Y LOCKE, J. Carta acerca da tolerdancia. p. 13.
0 LOCKE, J. Carta acerca da tolerdncia. p. 13.



Heterodoxia e Ortodoxia no Cristianismo: Um Modelo de Tolerancia Religiosa na Carta de John Locke

de Deus ou que ndo sdo expressamente ordenadas. Para ele, quem exige para a
comunidade eclesidstica condigdes nao estabelecidas por Cristo estd criando uma
sociedade que reflete suas proprias opinides e interesses, € ndo a verdadeira Igreja.
Além disso, adverte que nao se pode chamar de Igreja de Cristo uma comunidade que
exclui da comunhdo pessoas que, segundo o Evangelho, serdo aceitas no Reino dos
Céus. E, ainda, relembra que, ao contrario da pratica de muitos que clamam pelo nome
da Igreja, o Novo Testamento ndo autoriza que a Igreja persiga, censure ou force outros
a aceitar suas doutrinas por meio da coercdo, da espada ou do fogo. Pelo contrario, o
Evangelho ensina que os verdadeiros discipulos devem estar preparados para sofrer

perseguicio, ndo para promové-la''.

4.3 Deveres de cada um em relacao a tolerancia

Locke explica que nenhuma igreja ¢ obrigada a manter membros que persistem
em violar suas leis, mesmo apds adverténcias. A manuten¢do da disciplina ¢ essencial
para a coesao da comunidade. No entanto, a excomunhao deve ser feita com respeito,
sem insultos ou danos fisicos ou materiais. Importante destacar que a excomunhao, ou
exclusdo da comunhdo espiritual, ndo retira direitos civis nem propriedades, protegidos
pelo Estado. A consequéncia é apenas a suspensdo da participagdo em ritos e
sacramentos internos, que pertencem a comunidade e nfo sdo bens materiais do fiel'*.

Esse trecho estabelece a distingdo entre esfera espiritual e civil, defendendo o
direito da igreja a autodisciplina sem ultrapassar sua competéncia, a forca coercitiva ¢é
prerrogativa do Estado. Isso contrasta com praticas historicas que violaram direitos
civis, causando perseguicdes e violéncia. Assim, a separagdo entre poder eclesidstico e
civil ¢ fundamental para garantir tolerdncia e respeito aos direitos individuais,
reconhecendo o direito das igrejas a disciplina legitima.

O pensador enfatiza que nenhum individuo deve causar dano ou prejudicar outra
pessoa em seus bens civis devido a religido ou forma de culto que professe. Todos os
direitos civis e pessoais sdo inviolaveis e devem ser preservados, independentemente
das diferengas religiosas. Ele ressalta que a religido ndo tem func¢do de promover
violéncia ou injustica contra os outros, sejam eles cristdos ou ndo. Além disso, o

principio da benevoléncia e da caridade deve sempre acompanhar os critérios da justica,

SU'LOCKE, J. Carta acerca da tolerdncia. p. 13-14.
2 LOCKE, J. Carta acerca da tolerdncia. p. 14.



Revista Teoldgica Jonathan Edwards V, No 3 (2025): 666 - 666

como prescrito pelo Evangelho e pela razdo, reforcando o dever natural de amizade e
humanidade. O desvio moral ou espiritual de alguém ¢ consequéncia de sua propria
ignorancia e ndo gera danos a terceiros, de modo que ninguém tem autoridade para
puni-lo em vida com base na crenga de sua futura condenagio eterna'>.

Esse trecho ¢ um pilar da defesa da tolerancia e da separacdo entre fé e vida
civil. Ao afirmar que a fé pessoal ndo justifica prejuizo a direitos civis, Locke traca uma
fronteira clara entre consciéncia individual e regulagcdo estatal, reafirmando a
inviolabilidade dos direitos humanos. O apelo a caridade e benevoléncia cria um ethos
moral universal para a convivéncia pacifica. Esse argumento ¢ vital diante de conflitos
religiosos-politicos que geram perseguigdes e violéncia. A mensagem ¢ clara: a
tolerdncia ¢ ndo s6 imperativo legal, mas dever moral de respeito € amor ao proximo,
mesmo diante das diferencgas religiosas. Como nao ha um juiz humano capaz de resolver
essa disputa, essa decisdo cabe exclusivamente a Deus, o Juiz Supremo. Por isso,
condena severamente aqueles que, movidos pelo orgulho e pela injustica, perseguem e
atormentam outros fiéis, que ndo tém obrigacdo de prestar contas a eles, reforcando que
a violéncia e a coergdo ndo podem ser justificadas em nome da verdade religiosa'*.

Nao basta que ministros do Evangelho se abstenham de perseguir ou oprimir —
devem ensinar a paz, a caridade e a tolerancia, mesmo com dissidentes. Quem se
considera sucessor dos apdstolos deve advertir seus ouvintes a tratar com respeito os
divergentes, sem violéncia, desprezo ou apoio a forga civil. Locke observa que, no
cotidiano, erros pessoais ndo provocam revolta, mas na religido homens logo se
revoltam contra quem nao compartilha dos mesmos ritos e crencas. Esse zelo fandtico,
quando apoiado pelo Estado, revela ambi¢ao de dominio, ndo amor a verdade. Queimar
alguém em nome da salva¢do contradiz o espirito do Evangelho da paz. O pregador que
age assim ndo entende ou trai sua vocagio e prestara contas ao “Principe da Paz”'>’.

Esse trecho expressa, de forma clara e concisa, a defesa de Locke da liberdade
de consciéncia. A ideia central ¢ que o cuidado com a alma ¢ um dever individual € ndo
pode ser delegado ao poder politico. Assim como o magistrado ndo pode garantir por lei
que alguém mantenha a satide ou preserve seus bens, tampouco pode forcar a salvacao

da alma. O cuidado espiritual legitimo ¢ de natureza persuasiva e voluntdaria, nao

coercitiva®®, Em suma, Locke afirma que a fé é um assunto pessoal, acessivel apenas

'3 1OCKE, J. Carta acerca da tolerdncia. p. 15.
' LOCKE, J. Carta acerca da tolerancia. p. 15.
'S LOCKE, J. Carta acerca da tolerdncia. p. 15.
3¢ LOCKE, J. Carta acerca da tolerdancia. pp. 17-18.

132



Heterodoxia e Ortodoxia no Cristianismo: Um Modelo de Tolerancia Religiosa na Carta de John Locke

pela razdo, reflexdo e consciéncia de cada um. Forcar alguém a crer é ndo apenas
ineficaz, mas uma violacdo injusta de sua liberdade espiritual'”’.

Locke chama atencdo para o fato historico bem conhecido de que, durante o
periodo dos imperadores ortodoxos e arianos, a Igreja sofreu profundas transformagdes
conforme as convicgdes religiosas do governante. Embora esses tempos possam parecer
distantes, exemplos mais recentes sao encontrados na histéria inglesa, especialmente
sob os reinados de Henrique VIII, Eduardo VI, Maria e Elizabeth. Nesses periodos, o
clero alterou rapidamente seus decretos, artigos de fé e formas de culto, adaptando-se ao
arbitrio e as preferéncias religiosas de cada monarca. Locke destaca que, apesar das
visdes religiosas divergentes e das ordens contraditdrias desses soberanos, seria absurdo
supor que qualquer homem honesto e verdadeiramente devoto pudesse seguir tais
decretos sem violar sua propria consciéncia e respeito a Deus. Ele afirma que a
imposi¢ao de leis religiosas por um rei, seja por sua autoridade pessoal ou sob conselho
eclesiastico, ¢ inapropriada, pois as decisdes dos sacerdotes, frequentemente marcadas
por disputas e rixas, ndo sdo mais seguras ou validas do que as do proprio governante.
Ademais, observa que os principes tendem a desconsiderar opinides e votos religiosos
que ndo correspondam a sua propria fé e pratica, revelando um uso politico e parcial da
autoridade religiosa. Esse argumento ressalta a critica central de Locke a mistura entre
poder politico e religioso, evidenciando a necessidade de liberdade de consciéncia ¢ a
rejeicdo da imposicdo da fé pela forca do Estado. Mas, destaca também a problematica

da ortodoxia. Da constru¢do de uma ortodoxia'*®,

4.4 Da existéncia das Igrejas

Reconhecemos a importancia do culto publico a Deus. Por que, entdo, reunir-se
em assembleias publicas? Porque individuos livres em consciéncia sentem necessidade
de formar sociedades religiosas. Essa unido serve para edificagdo mutua e para
testemunhar ao mundo sua devogdo a Deus, prestando servigos coletivos visiveis. Essas
pessoas ndo sentem vergonha dos cultos; consideram-nos aceitaveis para Deus. Por
meio da pureza doutrinaria, santidade e decéncia no culto, esperam incentivar o amor a
religido e a verdade, e a pratica coletiva de servigos que ndo se cumprem

isoladamente'’.

ST LOCKE, J. Carta acerca da tolerdancia. pp. 18-19.
8 LOCKE, J. Carta acerca da tolerancia. p. 20.
' LOCKE, J. Carta acerca da tolerdncia. pp. 20-21

133



Revista Teoldgica Jonathan Edwards V, No 3 (2025): 666 - 666

Locke pontua que a liberdade e a autonomia das igrejas sdo fundamentais para a
pratica religiosa, permitindo que cada comunidade adapte aspectos circunstanciais do
culto, como o tempo, o local e a forma externa, conforme sua prudéncia e contexto, sem
comprometer a esséncia da fé. Contudo, ele ressalta que certos elementos, como a
observancia do domingo para o culto cristdo, ndo sao meras conveniéncias, mas partes
essenciais e inviolaveis da devocao divina.Dir-se-a: se nada no culto divino esta deixado
a discrigdo humana, por que entdo ¢ permitido as igrejas regular o tempo, o lugar e
outras circunstancias do culto? Locke responde que € necessario distinguir entre o que €
essencial ao culto, aquilo que Deus exige e que ¢ imprescindivel, e o que ¢
circunstancial, que pode variar sem afetar a validade da adoragdo. Para os judeus,
aspectos como tempo ¢ local do culto eram indispensaveis, de modo que qualquer
alteracdo poderia invalidar a adoragdo. Para os cristdos, por sua vez, a liberdade
evangélica permite ajustar esses elementos conforme a prudéncia e a necessidade da
igreja, visando a ordem e a edificagdo. No entanto, para aqueles que creem no
Evangelho, o domingo ¢ um dia determinado por Deus para o culto e, assim, faz parte

160 T ocke destaca: a

essencial do culto divino, ndo podendo ser modificado ou ignorado
diversidade nas praticas externas do culto, como horéarios, locais e rituais, pode variar
entre as igrejas, desde que ndo interfira na esséncia da fé e na verdadeira adoragdo a
Deus. Essa flexibilidade protege a liberdade religiosa e evita imposigdes arbitrarias,
permitindo que cada comunidade cultue conforme sua convic¢do e contexto cultural,
respeitando o que consideram essencial para a salvagao.

A potestade civil ndo deve proibir ritos ou cerimdnias religiosas estabelecidos
pelas igrejas, pois isso destruiria a esséncia da igreja, que € o culto livre a Deus, desde
que tais praticas ndo causem danos a comunidade. Ele diferencia entre o que ¢ legal e
aceitavel na vida civil e o que pertence ao culto religioso, ressaltando que o poder civil
nao deve impor uma unica forma de religido nem usar a forga para punir crencas ou
praticas consideradas hereges, pois a religido de cada governante ¢ ortodoxa para si
mesma, o que pode levar a opressdo e injustiga contra minorias religiosas. Locke
exemplifica como a imposi¢do da fé cristd por monarcas e poderes civis resultou em
perseguicoes e espoliacdo, usando a religido como pretexto para dominio politico, e
ressalta que o direito civil ndo deve ser confundido com a lei religiosa, como no caso da

lei mosaica, que era propria de uma teocracia especifica e nao se aplica ao cristianismo.

' LOCKE, J. Carta acerca da tolerancia. p. 22



Heterodoxia e Ortodoxia no Cristianismo: Um Modelo de Tolerancia Religiosa na Carta de John Locke

Por fim, destaca que o cuidado da alma ¢ responsabilidade individual e que o poder civil
deve se limitar a garantir a ordem civil, ndo a coercao religiosa, defendendo assim a
liberdade de culto e a tolerancia, pois impor a fé pela forga ¢ incompativel com o
verdadeiro propdsito do governo e da religido'®’.

Além disso, pontua que, o poder civil ndo deve proibir a manutencao ou a
profissdo de opinides diversas, mesmo que sejam falsas ou absurdas, porque elas nao
afetam os direitos civis dos cidaddos nem causam prejuizo a comunidade. Por exemplo,
a crenga catolica na presenca real de Cristo na Eucaristia, a descrenca judaica no Novo
Testamento ou a duvida pagd sobre as Escrituras ndo devem ser motivo de alguma
pubicao civil. Locke ressalta que a verdade, por sua natureza, ndo necessita de for¢a ou
imposicao para se instalar no espirito humano; pelo contrario, sdo os erros que muitas
vezes prevalecem com apoio externo e coercitivo. Portanto, a lei, a politica, deve cuidar
da seguranga e prote¢do da comunidade e dos bens dos individuos, mas ndo da
im.posigdo da verdade religiosa'®.

O principio fundamental da tolerancia ¢ a igualdade de direitos civis para todos
os cidadaos, independentemente da forma de culto ou crenga religiosa. Assim, se ¢
permitido cultuar Deus segundo a forma romana (catdlica), deve ser igualmente
permitido fazé-lo conforme outras tradigdes, como a de Génova, e se ¢ legitimo falar
latim em publico, tal liberdade deve se estender ao interior das igrejas. Os atos
cotidianos, como ajoelhar, vestir-se de determinada forma, comer ou beber, devem ser
igualmente permitidos no culto religioso, desde que ndo causem dano a vida, corpo,
casa ou propriedade de ninguém. A autoridade eclesiastica, seja por presbiteros ou
bispos, nao detém jurisdicdo sobre questdes civis ou propriedade, € as reunides
religiosas devem ser reguladas sob as mesmas regras da vida publica comum,
punindo-se igualmente qualquer ato sedicioso ou criminoso, independentemente da
igreja a que pertencam os envolvidos. Para Locke, se certas formas de culto, como
assembleias, celebracdes religiosas e sermdes, sao permitidas a alguns grupos cristaos,
elas devem ser igualmente permitidas a todos os demais, como presbiterianos,
independentes, arminianos, anabatistas, quacres e outros dissidentes. Mais do que isso,
judeus, maometanos e pagaos também ndo devem ser excluidos da comunidade civil por
causa de sua religido. O Evangelho nao ordena essa exclusao; a Igreja nao julga os que

estdo fora dela (cf. 1 Cor 5,12-13); e a sociedade civil, que deve acolher todos os

' LOCKE, J. Carta acerca da tolerdncia. pp. 23-25
2 LOCKE, J. Carta acerca da tolerdncia. pp. 26



Revista Teoldgica Jonathan Edwards V, No 3 (2025): 666 - 666

homens honestos, pacificos e trabalhadores, tampouco a exige. Locke critica duramente
o uso da religido como pretexto para ambi¢dao e cobica, denunciando lideres e
magistrados que incentivam a persegui¢do, confiscacdo de bens e violéncia contra
aqueles que divergem da ortodoxia oficial. Essa mistura perversa de interesse politico e
religioso acaba por despojar inocentes e gerar guerras civis, levando os perseguidos a
defenderem-se pela forga, o que a Historia comprova ser inevitavel quando a
perseguicao religiosa prevalece. Por isso, Locke conclama para que o poder civil se
restrinja ao cuidado do bem-estar material da comunidade e os lideres religiosos ao
cuidado da salvacdo das almas, evitando-se que um invada o campo do outro, pois s6
assim se podera alcangar paz e harmonia social'®.

Locke conclui que a intolerancia € a principal causa das guerras religiosas, e que

o Evangelho prega a paz:

“Ndo ¢ a diversidade de opinioes (o que ndo pode ser evitado),
mas a recusa de tolerdncia para com os que tém opinido
diversa, o que se poderia admitir, que deu origem a maioria das
disputas e guerras que se tém manifestado no mundo cristdo por

causa da religido”. (p. 32)

Nos dias atuais, em que a maioria dos Estados se afirma laica, o pensamento de
John Locke, filosofo inglés do século XVII, marcado pelas guerras civis e pelas disputas
entre catolicos e protestantes na Inglaterra, nos ajuda a repensar criticamente a defesa de
uma religido institucionalizada e sua presenca direta na politica. Apesar de algumas
limitagdes, a distingdo que Locke estabelece entre o poder civil e o poder espiritual
lanca as bases para a separacdo entre Igreja e Estado. Essa separagdao nao implica
rejeicdo da fé ou da moral religiosa no espago publico, mas sim a recusa de que uma
confissdo especifica detenha privilégios legais ou politicos em detrimento das demais.
Em tempos marcados por tensdes inter-religiosas e pela ascensdo de discursos
intolerantes em nome da religido, torna-se essencial lembrar que o proprio Evangelho,
cuja mensagem ¢ de paz, humildade e servigo, ndo autoriza guerras, coer¢des ou
exclusdes. Assim, retomar o espirito do argumento lockeano em favor da liberdade de
consciéncia nos convida a defender uma politica que respeite, as diferentes crengas sem

instrumentalizar a fé para fins de dominagao ou divisdo social.

' LOCKE, J. Carta acerca da tolerancia. p. 32.



Heterodoxia e Ortodoxia no Cristianismo: Um Modelo de Tolerancia Religiosa na Carta de John Locke

5. Conclusao

O percurso historico analisado demonstra que a chamada “ortodoxia” crista,
muitas vezes apresentada como expressdo pura e originaria da fé, foi em grande parte
moldada por processos politicos, aliangas imperiais e repressdo doutrinaria. Desde as
tensdes ja presentes no Novo Testamento, como a admoestacdo paulina contra as
divisodes sectarias (1Co 1,11-13) e o contraste entre a justificagdo pela fé e a €nfase nas
obras (Tg 2,14-26), a Igreja lidou com multiplas interpretacdes e disputas internas.

Com a ascensao de Constantino e a interpretacdo de Mateus 16,19 (“Eu te darei
as chaves do Reino dos Céus...”) como fundamento para o poder papal, a unido entre
potestade espiritual e temporal gerou um modelo de dominio que, por séculos, legitimou
conflitos e exclusdes. O Evangelho, porém, apresenta outra logica: “Os reis dos gentios
dominam sobre eles, mas entre vos nao sera assim” (Lc 22,25).

E nessa chave que John Locke, em sua Carta acerca da Tolerancia, recoloca o
cristianismo em seu nucleo ético e espiritual, recordando que “ninguém pode ser cristao
sem caridade”, ecoando Paulo ao lembrar que todos pertencem a Cristo, € ndo a partidos
eclesiésticos (1Co 1,12-13). A verdadeira conversdo, segundo Locke, ¢ interior e se
manifesta no fortalecimento mutuo, como Cristo ordenou a Pedro: “Tu, quando te
converteres, fortalece teus irmaos” (Lc 22,32).

Assim, a fé genuina nao se impde pela coer¢ao nem pela autoridade externa, mas
floresce na liberdade e no amor. Onde dois ou trés se reunem em nome de Cristo, ali Ele
esta presente (Mt 18,20), independentemente da estrutura institucional ou do
reconhecimento oficial. Em tempos nos quais discursos religiosos ainda justificam
exclusdes e perseguigdes, a critica de Locke a ortodoxia coercitiva permanece atual,
convidando a Igreja e a sociedade a abragarem a tolerancia como sinal inequivoco do

discipulado cristdo e como condi¢do para a paz civil.

6. Referéncias

AMBROSIO de Milo. 4 la Muerte de Teodosio. In: AMBROSIO de Mildo. Discursos
Consolatorios. Traduccion de Augustin Lopez Kindler. Madrid: Editorial Ciudad
Nueva, 2011.

ARNOLD, Marvin M. Niceia e o Concilio Niceno de 325 d.C. [S.l.: s.n.], 2023.
Disponivel em:
htt

-d.C.pdf. Acesso em: 8 agosto. 2025.

137


https://yausha.com.br/wp-content/uploads/2023/11/Niceia-e-O-Concilio-Niceno-de-325-d.C.pdf
https://yausha.com.br/wp-content/uploads/2023/11/Niceia-e-O-Concilio-Niceno-de-325-d.C.pdf

Revista Teoldgica Jonathan Edwards V, No 3 (2025): 666 - 666

BERTELLONI, Francisco. Quando a politica comega a ser ciéncia: antecedentes

historicos e requisitos cientificos da teoria politica nos séculos XII-XIV. Analytica, v. 9,
n. 1, 2005.

DEAN, Dudley. History of the Council of Nice, 325 A.C. Boston: Burnham Pub., 1860.
DICTATUS PAPAE, de Gregorio VII. Patrologia Latina, v. 148, p. 107-108.

EUSEBIO de Cesareia. Histéria Eclesidstica. Tradugdo de Wolfgang Fisher. Sao Paulo:
Novo Século, 2002.

EUSEBIO de Cesareia. Vida de Constantino. Introduccion, traduccion y notas de Martin
Gurruchaga. Madrid: Editorial Gredos, 1994.

FALKENHAUSEN, Vera von. “O bispo”. In: CAVALLO, Guglielmo (org.). O Homem
Bizantino. Tradugao de Maria Braganca. Lisboa: Editorial Presenca, 1998.

JOHN W., Diciondrio Locke, Rio de Janeiro: Jorge Zahar, 1996.

KANTOROWICZ, Ernst H. Os dois corpos do Rei: um estudo sobre teologia politica
medieval. Sdo Paulo: Companhia das Letras, 1998.

LOCKE, John. Carta acerca da tolerancia. Trad. Anoar Aiex. In: Os Pensadores. Sdo
Paulo: Abril Cultural, 1973.

MCCORMICK, Michael. “O Imperador”. In: CAVALLO, Guglielmo (org.). O Homem
Bizantino. Traducao de Maria Braganca. Lisboa: Editorial Presenga, 1998.

MIETHKE, Jiirgen. Las ideas politicas de la Edad Media. Madrid: Alianza Editorial,
1997.

RIBEIRO, D. V. Ledo I: a catedra de Pedro e o primado de Roma. In: SOUZA, José
Antonio de C. R. de. (Org.). O Reino e o Sacerdocio - o pensamento politico na Alta
Idade Média. Porto Alegre: EDIPUCRS, 1995.

SCHLEGEL, Jean-Louis. 4 lei de Deus contra a liberdade dos homens. Tradugao
Eduardo Brandao. Sdo Paulo: Martins Fontes, 2009.

SIMON, Marcel e BENOIT, André. Judaismo e Cristianismo Antigo de Antioco
Epifanio a Constantino. Sao Paulo: EDUSP e Pioneira, 1987.

SORDI, Marta. Los cristianos y el Imperio romano. Traducciéon de Amanda Rodriguez
Fierro. Madrid: Encuentro, 1988.

SOUZA, José A. de C. R. de. O pensamento gelasiano a respeito das relagdes entre a
Igreja e o Império Romano-Cristao. Leopoldianum (UNISANTOS) , Santos, v. XI, n.31,
p. 15-41, 1984.

STREFLING, Sérgio Ricardo. Igreja e poder: plenitudo do poder e soberania popular
em Marsilio de Padua. Publicagdo: Porto Alegre, RS: EDIPUCRS, 2002.

STREFLING, Sérgio Ricardo. Teocomunicagdo. Porto Alegre, v. 37, n. 158, p.
525-536, dez. 2007.

SHOGIMEN, Takashi. Ockham and Political Discourse in the Late Middle Ages.
Cambridge University Press, 2007.

138



Heterodoxia e Ortodoxia no Cristianismo: Um Modelo de Tolerancia Religiosa na Carta de John Locke

ULLMANN, Walter. Escritos sobre teoria politica medieval. Publisher, Editorial
Universitaria de Buenos Aires, 2003.

139



	Heterodoxia e Ortodoxia no Cristianismo: Um Modelo de Tolerância Religiosa na Carta de John Locke 

