ISSN 2763-8561
https://doi.org/10.29327/2638577.5.3-5

As trés regras de Martinho Lutero

Felipe de Souza Marques'>

Resumo: O presente artigo tem por objeto as trés regras de espiritualidade crista
formuladas por Martinho Lutero, oratio (oracdo), meditatio (medita¢do) e
tentatio (luta), apresentadas no prefacio de suas obras em alemdo (1539). A
pesquisa busca responder de que modo essas trés praticas expressam a
espiritualidade centrada na cruz e como podem servir de paradigma para a vida
cristd contemporanea. O estudo adota abordagem bibliografica e teoldgica,
fundamentando-se nas obras do proprio Lutero (Uma singela forma de orar,
Sermdo sobre a contemplagdo do santo sofrimento de Cristo, Disputatio
Heidelbergae) e em comentadores modernos como McGrath, Ngien, Bainton ¢
Timothy George. Argumenta-se que a triade luterana constitui um método
espiritual antiespeculativo, que integra doutrina e piedade ao submeter o
intelecto e a experiéncia a Palavra de Deus. Conclui-se que, ao recolocar a
oragdo, a meditacdo ¢ a luta sob a teologia da cruz, Lutero oferece uma
alternativa a espiritualidade moderna, frequentemente marcada pelo
sentimentalismo e pela busca do bem-estar, convidando o cristdo & comunhao
real com o Cristo crucificado por meio da Palavra e da fé.

Palavras-chave: Martinho Lutero. Espiritualidade cristd. Teologia da cruz.
Oracgdo. Meditagao.

Abstract: This article examines Martin Luther’s three rules of Christian
spirituality, oratio (prayer), meditatio (meditation), and tentatio (struggle), as
presented in the preface to his German writings (1539). The study seeks to
answer how these three practices express a cross-centered spirituality and how
they may serve as a paradigm for contemporary Christian life. A bibliographic
and theological approach is employed, grounded in Luther’s own works (4
Simple Way to Pray, A Sermon on the Contemplation of the Holy Sufferings of
Christ, Heidelberg Disputation) and in modern interpreters such as McGrath,
Ngien, Bainton, and Timothy George. It is argued that Luther’s triad constitutes
an antiespeculative spiritual method that integrates doctrine and piety by
submitting both intellect and experience to the Word of God. The article
concludes that, by placing prayer, meditation, and struggle under the theology of
the cross, Luther provides an alternative to modern spirituality, often marked by

123 Pastor batista reformado, bacharel em teologia pelo Seminério Cristo para as Nagdes, pos-graduado em
teologia aplicada pelo Centro Presbiteriano de pos-graduacdo Andrew Jumper e mestre (MDiv) em

teologia pelo Seminario Martin Bucer. felipedsmarguess@icloud.com

96


https://doi.org/10.29327/2638577.5.3-5
mailto:felipedsmarquess@icloud.com

As trés regras de Martinho Lutero

sentimentalism and self-centered well-being, inviting believers into genuine
communion with the crucified Christ through Word and faith.

Keywords: Martin Luther. Christian spirituality. Theology of the cross. Prayer.
Meditation.

1. Introducio

“A meditacdo (o estudo) ¢ uma forma de oracao obediente” (NGIEN,
2017, p.19) escreveu Dennis Ngien, ao explicar que a meditacdo ndo é mera
atividade da razao humana, mas uma reflexdo profunda que se submete ao
Espirito Santo. Nesse campo, a importancia de Martinho Lutero ndo deve ser
minimizada, visto que suas contribui¢des teoldgicas ndo se limitaram ao campo
académico, estendendo-se as mais variadas areas, inclusive da piedade.

Vivendo em um periodo de profunda inquietacdo espiritual, Lutero
experimentou como poucos as angustias do seu periodo cultural. Como observou
o especialista na historia da reforma protestante Roland H. Baiton, a explicagio
para os tormentos internos de Lutero “reside mais precisamente nas tensdes que
a religido medieval fomentava de forma deliberada, jogando alternadamente com
o medo e a esperanca” (BAITON, 2017, p.37).

Para um homem em que “nada era tdo importante quanto o nosso
relacionamento com Deus” (NGIEN, 2017, p.18), isso significava um enorme
conflito na comunhao com Ele e, por conseguinte, em toda a existéncia. Como se
aproximar de um Deus totalmente justo e santo? Como se achegar a um Deus
“que habitava as nuvens de tempestade em torno do cume do Sinai, em cuja
presenga Moisés ndo poderia entrar com a face descoberta e viver” (BAITON,
2017, p.49)? O resultado era o que Lutero chamava de Anfechtungen, “toda a
davida, confusdo, dor, tremor, panico, desespero e desolacdo que invade o
espirito de uma pessoa” (BAITON, 2017, p.49).

Essa busca por conhecer um Deus irado e inacessivel era o fundamento
da teologia da gléria. Como Lutero destacou na Disputatio Heidelbergae habita
[O debate de Heidelberg], “ndo se pode designar condignamente de tedlogo
quem enxerga as coisas invisiveis de Deus compreendendo-as por intermédio

daquelas que estdo feitas; mas sim quem compreende as coisas visiveis e

97



Revista Teoldgica Jonathan Edwards V, No 3 (2025): 555 - 555

posteriores de Deus enxergando-as pelos sofrimentos e pela cruz” (LUTERO,
2016, p.39). E evidente que para ele nio se trata de uma mera questdo de quem é
ou ndo ¢ tedlogo, mas sim de como podemos conhecer a Deus e desfrutar de
comunhao verdadeira com Ele.

O projeto da teologia da gloria “procura resgatar a consciéncia
aterrorizada e a sensagdo do pecado mediante a realizagdo de boas obras, mas
fracassa” (NGIEN, 2017, p.40). A teologia da cruz, entretanto, se apresenta
como uma resposta ao caminho especulativo da teologia da gléria. Como
observou McGrath, “ela é um meio fundamentalmente antiespeculativo,
antiteorico de conceber a vida crista, que envolve a ‘centralizacdo normativa’ da
vida na cruz de Cristo” (MCGRATH, 2014, p.15).

Essa “centralizagdo normativa da vida na cruz de Cristo”, como descreve
McGrath, ocasionou uma radical mudanga na perspectiva medieval acerca da
espiritualidade cristd, da meditagdo e do estudo das escrituras. Em 1539, no
prefacio de suas obras em Alemao, Lutero destacou trés pontos cruciais que
possuem inumeras implicagdes para a espiritualidade cristd: oratio (oragdo),
meditatio (meditacdo) e tentatio (luta).

Essas “trés regras de Lutero”, como destaca o Dr. Timothy George,
“referem-se a sua propria formagcdo monastica e ressaltam o impulso pessoal,
antiespeculativo, de toda a sua teologia” (GEORGE, 2015, p.131). Em um
periodo em que o cristianismo moderno ¢ considerado por muitos te6logos
responsaveis como “insensato, superficial e egocéntrico” (SAXTON, 2015, p.7),
a triade de Lutero pode contribuir ao fornecer um paradigma de envolvimento
espiritual que brote do evangelho da graga, ndo do legalismo humano.

Ao comentar sobre o fundamento para as trés regras, Lutero explicou que
“esse € o método ensinado pelo santo rei Davi (e, sem divida, usado também por
todos os patriarcas e profetas) no salmo 119. L4 encontram-se trés regras,
apresentadas de forma ampla ao longo de todo o salmo. Sao elas: oratio,
medidatio e tentatio” (LW 34, p.285, citado em NGIEN, 2017, p.19).

Longe de ser apenas uma interpretacdo sobre um texto isolado, esse
paradigma estava presente em toda a vida de Lutero. Seus escritos eram
carregados de conselhos e orientagdo sobre os beneficios espirituais disponiveis

pela oracdo, meditagdo e luta.

98



As trés regras de Martinho Lutero

Portanto, o presente trabalho visa apresentar as trés regras de Lutero, destacando
suas implicagdes para os nossos dias. Para isso, o primeiro capitulo abordara a
oracdo, analisando o comentario de Lutero ao Pai-Nosso e o livro Uma singela
forma de orar, também de sua autoria. No segundo topico, a meditacdo. No

terceiro topico, a luta. Por fim, se encerrard com a conclusdo.

2. Oratio (Oracao)

Durante o periodo medieval, cristalizou-se o que ficou conhecido como a
teologia da gléria. Segundo Martin N. Dreher, “a teologia da gldria quer que se
reconheca a Deus a partir de suas obras, no criado. A Escritura, no entanto, nos
mostra que os seres humanos abusaram desta possibilidade do conhecimento de
Deus. A verdadeira teologia ndo reconhece Deus em seu poder, mas no
sofrimento e na fraqueza, no Cristo crucificado (tese 19 e 20)” (LUTERO, 2016,
p.37).

Para Lutero, a oracdo fazia parte desse processo de conhecer o Cristo
crucificado, pois era o que possibilitava ao cristdo abragar de maneira pratica as
suas proprias limitagdes, reconhecendo em humildade sua necessidade da
iluminacao do Espirito (GEORGE, 2015, p.131). Sem a oragdo, portanto, o
cristdo estaria afirmando sua completa autonomia para conhecer a Deus e ao
mundo, uma imagem que nado se ajusta a realidade.

Nesse sentido, muitas sdo a motivagdes para o cristdo orar, mas a
condicdo de miséria em que se encontra o ser humano ¢ uma das principais. A
necessidade do homem pode ser constatada ao observar a maldade, as afli¢des, o
sofrimento, o desespero e muitos outros riscos que dia apos dia cercam a

existéncia humana. Comentando a ora¢ao do Pai-Nosso, Lutero escreve:

Assim como a necessidade desta vida exige que fagamos o bem ao
proximo e que vamos ao encontro de sua caréncia (pois € para
servirmos e ajudarmos um ao outro que convivemos na terra),
assim também o fato de diariamente nos encontrarmos em toda
espécie de risco e caréncia nesta vida, os quais ndo podemos evitar,
faz com que sempre precisemos invocar a Deus e buscar auxilio
tanto para nds como para todo o mundo (LUTERO, 2018, p.117).

Ja no trecho supracitado ¢ possivel verificar a estreita ligagdo entre as
“trés regras” de Lutero. Oracao, Meditacdo e Luta estdo entrelacadas, ja que ¢ a

necessidade que conduz o cristdo ao Senhor por intermédio da oragdo e das

99



Revista Teoldgica Jonathan Edwards V, No 3 (2025): 555 - 555

promessas sagradas (LUTERO, 2018, p.113). A clareza de Lutero quanto a
miséria humana e suas enormes necessidades ¢ o oposto do cenario moderno,
que busca reprimir qualquer vestigio da fragilidade humana. No mundo
ocidental moderno, até o temor da morte, o maior sinal da miséria humana, ¢é

negado. Em seu premiado livro, o antropologo Ernest Becker relata:

Um psicologo comentou comigo que toda a idéia do temor da
morte era uma importagdo dos existencialistas e dos tedlogos
protestantes que haviam ficado marcados pelas suas experiéncias
européias, levando com eles o peso extra da heranga calvinista e
luterana de negagdo da vida. Até o destacado psicologo Gardner
Murphy parece pender para essa escola e insiste conosco para que
estudemos a pessoa que manifesta o temor da morte, que coloca a
ansiedade no centro de seu pensamento. Murphy também pergunta
por que viver a vida no amor e na alegria também ndo pode ser
considerado real e basico (BECKER, 2021, p. 35).

Nesse sentido, o 16cus do questionamento € movido da morte como uma
realidade de miséria para um suposto problema psicoldgico da pessoa que
enfrenta o peso existencial oriundo do temor da morte. A condi¢do normalizada
¢ aquela que ignora a realidade e o significado da morte, ndo a que reconhece.

Para Lutero, contudo, as necessidades sdao muitas e apontam para a
urgéncia da oracdo:

Mas quao necessaria ¢ a oracdo nem da para contar aqui: na
verdade noés deveriamos percebé-lo muito bem, uma vez que
vivemos na carne ¢ no sangue, cheios de toda sorte de maldades,
além de termos conosco e contra nés o mundo, que nos inflige
todas as afli¢des, dor no coragdo e tantos tormentos; isso para ndo
falar do diabo que sempre esta a nossa volta, a suscitar inimeras
seitas, bandos e sedugdes, impelindo-nos a descrenga, ao
desespero, etc. Isto de qualquer maneira ndo vai acabar ¢ ndo
teremos descanso, porque estamos cercados por esses inimigos que
ndo param enquanto ndo nos derrubarem, uma vez que, pobres e

sozinhos, somos fracos demais para tantos inimigos (LUTERO,
2018, p.118).

O entendimento de Lutero sobre oracdo estd ndo ¢ marcado pelo
sentimentalismo contemporaneo, que olha mais para o coragdo do que para
Cristo. Como observou Ngien, para Lutero “a oracdo ¢ ineficaz quando
desvinculada da Palavra de Deus e de sua promessa” (NGIEN, 2017, p.19). Essa
unidade entre oragdo e Palavra estava presente na teologia de Lutero de uma
maneira que € quase impossivel separa-las completamente. Ao aconselhar sobre

como orar em momentos de duvida, essa relagao fica evidente:

Se, porém, te sentes fraco e timido, (uma vez que a carne € o
sangue se estdo trancando constantemente contra a fé), como se
ndo merecesses ou nao tivesses aptidao e ardor para orar, ou se

100



As trés regras de Martinho Lutero

tiveres divida se Deus te ouviu, por seres pecador, atenta para a
Palavra e dize: Mesmo que eu seja pecador ¢ indigno, tenho aqui o
mandamento de Deus que me ordena orar, e sua promessa de que
me atenderd misericordiosamente, ndo mercé de minha dignidade,
mas do Senhor Cristo. Com isso pode livrar-te das consideragdes e
duvidas e ajoelhar-te tranquilamente e suplicar, sem considerar se
¢és digno ou indigno, mas apenas tua necessidade e sua palavra na
qual ele manda que te fies (LUTERO, 2018, p.120).

Confiar na Palavra de Deus acima de uma especulagdo interior infinita
constitui-se uma solida diferenca entre Lutero e os misticos medievais, que
enfatizavam a imitacdo de Cristo sem antes apegar-se a Ele como substituto.
Afirmar a necessidade de oragdo sem antes estabelecer o fundamento da
expiacdo sO pode produzir desespero ou orgulho, justamente o que Lutero
confrontou no Debate de Heidelberg. Explicando a maneira O tedlogo Dennis
Ngien descreve essa distingdo em termos de “Cristo como sacramento” e “Cristo
como modelo”. Segundo ele:

A cruz de Cristo tem duas fungdes: expiatoria e a exemplar — mas
as duas constituem a realidade unica de Cristo. A fungao exemplar
¢ derivada da primazia da funcdo expiatoria de Cristo, mas a
anterior tem significado e validade apenas por causa da posterior.
A esséncia da imitacdo de Cristo encontra-se nas epistolas de
Pedro e de Paulo, nas quais estd escrito que os cristdos
verdadeiros, em resposta a eficacia dos sacramentos de Cristo,
passam da condenacdo do pecado a alegria no amor extraordinario

de Deus, partindo de Cristo, o sacramento, para Cristo, o modelo
(NGIEN, 2017, p.47).

E por intermédio dessa consideragdo que Lutero afirma a possibilidade de
o cristdo entrar em oragdo, mesmo que sua condicdo interior o faga duvidar ou
desanimar. A Palavra apreendida externamente se relaciona com a Palavra que
habita, pela pessoa do Espirito Santo, internamente. Sobre isso, Ngien afirmou:
“A teologia da oracdo de Lutero centrava-se por completo na palavra infalivel de
Deus, do comego ao fim” (NGIEN, 2017, p.156).

Lutero reconhece o valor da oracdo de peticdo, mas se distancia da
compreensao individualista em que a oragdo ¢ interpretada como um instrumento
para a realizagdo de desejos individuais. Para ele, a oracdo nos conduz ao
reconhecimento da graga de Deus e a comunhao com Ele:

E claro que ele ndo nos manda orar para instrui-lo sobre o que nos deve
dar, e, sim, para que reconhegamos e professemos os beneficios que ele nos
concede e que ainda quer e pode dar muito mais, isto €, para que através da
nossa oragao nos instruamos mais a nos proprios do que a ele; pois assim passo

por uma transformagdo, de modo que ndo procedo como os impios, que nao o

101



Revista Teoldgica Jonathan Edwards V, No 3 (2025): 555 - 555

reconhecem nem agradecem; desta forma meu coragdo se volta para ele e ¢
despertado para louva-lo e agradecer-lhes, nele buscando refugio nas aflicdes e
dele esperando ajuda (LUTERO, 2018, p.123).

Esse ¢ um entendimento radicalmente diferente de propostas modernas
centralizadas no desejo do individuo. Richard Foster, em “Celebracdo da

disciplina”, afirma:

Se ligarmos nosso aparelho de televis@o e ele ndo funcionar, ndo
declaramos que ndo existem ondas de televisdo no ar. Supomos
que algo estd errado, algo que podemos encontrar e corrigir.
Verificamos a tomada de for¢a, a chave, as valvulas, até
descobrirmos o que estd bloqueando o fluxo desta misteriosa
energia que transmite imagens através do ar. Certificamo-nos de
que o problema foi localizado ¢ o defeito consertado vendo se o
aparelho funciona ou ndo. E assim com a oragio. Podemos
determinar se estamos orando da forma certa se os pedidos se
realizam. Se ndo, procuramos o “defeito” (FOSTER, 1997, p.53).

Embora Lutero também reconheca que Deus se alegra em atender nossas
oracdes, sua teologia se afasta da compreensdo mecanica e legalista de Foster,
que acaba enfatizando os méritos humanos em detrimento da vontade divina.
Lutero, em contrapartida, classifica como verdadeiro pedinte aquele que abraga a
sua propria ineficacia, recebe com alegria as daddivas de Deus e espera nele a

satisfagao de suas necessidades:

Eis, pois, o verdadeiro pedinte, diferente dos charladores inuteis
que muito papeiam, porém jamais se ddo conta dessas coisas.
Aquele, porém, sabe que tudo que tem ¢ dadiva divina, e diz do
fundo do coracdo: Senhor, eu sei que ndo consigo criar nem
preservar para mim sequer um pedaco do pao de cada dia, nem
guardar-me de qualquer dificuldade ou infortunio; por isso o
esperarei de ti que mo ordenas e prometes atender-me, como
aquele que se antecipa a0 meu pensamento ¢ supre a minha
necessidade (LUTERO, 2018, p.123).

Em sua oracdo, Lutero seguia principalmente o Pai-Nosso e os Dez
Mandamentos. Ele recomendava que a oragcdo do Pai-Nosso, mas condenava a
hipocrisia e o desleixo dos papistas. Em “Uma singela forma de orar”, obra

dedicada ao seu amigo barbeiro Pedro Beskendorf, Lutero escreveu:

Ainda hoje mamo no Pai-Nosso como uma crianga, dele como e
bebo como um adulto; ndo consigo me fartar dele. Para mim ele
estd acima do Saltério (ao qual tanto amo). O Pai-Nosso ¢ a melhor
oracdo. Na verdade, percebe-se que foi o verdadeiro Mestre que o
formulou e ensinou, ¢ é profundamente lamentavel que essa oragdo
de tdo excelente Mestre seja recitada sem qualquer devogdo, e
assim desvirtuada em todo o mundo. Ha muitos que talvez rezem
mil Pai-Nossos por ano, ¢ mesmo que rezassem por mil anos, ndo
teriam provado nem orado sequer uma unica letra ou pontinho
(LUTERO, 2018, p.139).

102



As trés regras de Martinho Lutero

Ao Pai-Nosso Lutero unia os Dez Mandamentos, por intermédio do que ele
chamava de “coroa trancada”, um processo que Martin C. Warth denominou de

“aplicacdo quadrupla” (LUTERO, 2018, p.133). Na descri¢ao do proprio Lutero:
plicagao q p p ¢ prop

Pego um ponto depois do outro, para que fique inteiramente livre
para a oragdo (o quanto isso foi possivel), fazendo de cada
mandamento um quadrado ou uma coroa trangada quatro vezes, ou
seja: tomo cada mandamento primeiro como um ensinamento,
como ele na realidade o é em si mesmo, ¢ reflito sobre o que nosso
Senhor Deus nele exige de mim com tanta seriedade; em segundo
lugar, faco dele uma agdo de graca; em terceiro lugar, uma
confissdo, e em quarto, uma ora¢do (LUTERO, 2018, p.140).

Dessa maneira Lutero entrelagava oragdo e palavra, com o objetivo de se
encontrar ¢ aquecer o coracdo (LUTERO, 2018, p.147). A centralidade de
Lutero no evangelho fica em evidéncia em sua estrutura de oragdo. Em primeiro
lugar, o mandamento exigido do Senhor. Em segundo lugar, a gratidao por esse
mandamento e suas implicagdes. Em terceiro lugar, a confissao, reconhecendo a
falha em seguir o mandamento e por fim a oragdo, expressando sua gratiddao a
Deus e sua confianca em Cristo. O exemplo do primeiro mandamento pode

esclarecer:

“Fu sou o Senhor teu Deus”, etc. “Nao teras outros deuses ao lado
de mim”, etc. Aqui penso, em primeiro lugar, que Deus exige de
mim e me ensina a confiar nele de coragdo em todas as coisas, €
que ele, muito seriamente, deseja ser meu Deus. E como tal devo
considera-lo, sob pena de perder a eterna bem-aventuranca. E meu
coracdo nao se deve basear ou confiar em mais nada, seja em
algum bem, honra, sabedoria, poder, santidade ou qualquer
criatura. Em segundo lugar, sou grato a sua insondavel
misericordia, por se voltar tdo paternalmente para mim, homem
perdido, oferecendo-se a si mesmo sem ser solicitado nem
procurado, e sem qualquer merecimento meu, para ser meu Deus,
aceitar-me, querendo ser meu consolo, protecdo, auxilio e forga em
todas as afligdes. [...] Em terceiro lugar, confesso e professo meu
grande pecado ¢ ingratiddo por ter desprezado, de maneira tdo
vergonhosa, doutrina tdo bela e dadiva tdo valiosa por toda minha
vida, e por ter provocado sua ira de forma tdo horrivel com
inumeras idolatrias; isso me doi e pego misericordia. Em quarto
lugar, com peco e digo: Deus meu e Senhor, ajuda-me por tua
graca que eu, cada dia, consiga aprender e compreender melhor
este teu mandamento, e possa, em confianga sincera, agira de
acordo. Protege meu coragdo, para que nao me torne tdo esquecido
e ingrato, ndo procure outros deuses nem consolo em quaisquer
criaturas, mas permanega de todo o corag@o unicamente contigo,
meu Unico Senhor. Amém, querido Senhor Deus e Pai, amém
(LUTERO, 2018, p.140).

Em momentos de dificuldade para orar, Lutero recomenda a utiliza¢do do credo

como oragao:



Revista Teoldgica Jonathan Edwards V, No 3 (2025): 555 - 555

As vezes sinto que, por causa de ocupagdes ou pensamentos
alheios, fiquei frio ou perdi a vontade de orar. Pois a carne e o
diabo estdo constantemente dificultando e impedindo a orag@o.
Nesses momentos pego meu salteriozinho, vou para meu quarto
ou, conforme o dia ¢ a hora, para a igreja, misturando-me com as
pessoas, € passo a recitar para mim mesmo, oralmente, os Dez
Mandamentos, o Credo e, dependendo de minha disponibilidade
de tempo, diversas citagdes de Cristo (LUTERO, 2018, p.134).

Lutero percebe que existem circunstancias de frieza e desanimo na vida
de um cristdo. Em ocasides como essas, a Palavra externa torna-se ainda mais
necessaria, pois reflete a disposicao interna, tdo enfatizada por Lutero, de ndo se
apegar a si mesmo, mas a Cristo. O credo, a0 mesmo tempo que expressa a
convic¢ao de que devemos repousar apenas no Evangelho, também demonstra o
entendimento de Lutero sobre a unido espiritual dos cristdos, pois, como ele
aconselha, “lembra-te de que ndo estas ajoelhado e parado sozinho. Toda a
cristandade ou todos os cristdos devotos estdo contigo, € tu estds no meio deles,
em oragdo unanime e concorde, a qual Deus nao pode desprezar” (LUTERO,
2018, p.138).

A orientacdo de Lutero sobre oragdo une elementos que foram separados
com o desenvolvimento de diferentes tradi¢des protestantes. E sacramental e se
apega a Palavra externa, mas também reconhece a necessidade de um coracao
aquecido e caloroso. Como ele afirma, “uma boa oragdo ndo deve ser longa, nem
repetida muitas vezes. Deve ser frequente e calorosa. E suficiente que consigas
tratar um ponto ou mesmo sé a metade, com que possas acender uma chama em

teu coragao” (LUTERO, 2018, p.147).

3. Meditatio (Meditacio)

Como citado anteriormente, as trés regras de Lutero estdo intimamente
conectadas, formando um unico modelo de nutrigdo espiritual. Ainda assim, a
meditacdo constitui-se uma disciplina espiritual distinta da oragdo, recebendo
diferentes énfases dependendo da tradicdo e do periodo historico. Como
destacou Joachim Fischer:

Na Idade Média, a contemplagdo de Jesus em seu sofrimento fisico e
psiquico constituia, para cristdos como Bernardo de Claraval, os franciscanos e
os misticos, uma das principais fontes de fortalecimento da fé. Por volta do fim

da Idade M¢édia, essa contemplagdo havia se tornado o mais popular exercicio de

104



As trés regras de Martinho Lutero

devogao cristd. Naquela época, em que se desenvolveu também a pratica da via
crucis, a vida humana estava exposta, em grau bem maior do que hoje, a muitos
perigos, desde catastrofes naturais até a “morte negra”, a peste buboOnica, bem
como a violéncia das guerras (LUTERO, 2016, p.249).

A meditagdo do sofrimento de Cristo acabou recebendo maior atengao,
contudo, se aliou ao legalismo medival e a intensa especulacdo escolastica,
formando assim uma meditacdo que se distanciava da revelacao de Deus, algo
que Lutero confrontou frontalmente no Debate de Heidelberg:

Assim, em Jo14.9, ao dizer Felipe no feitio da teologia da gloria:
“Mostra-nos o Pai”, Cristo incontinenti recolheu e reconduziu para
si mesmo o pensamento volatil de quem procura Deus em outra
parte, dizendo: “Felipe, quem vé a mim, v€ também meu Pai.”
Portanto, no Cristo crucificado é que estdo a verdadeira teologia e
o verdadeiro conhecimento de Deus. Também Jo 10.9: “Ninguém
vem ao Pai sendo por mim.” “Eu sou a porta”, etc. (LUTERO,

2016, p.50).
A orientagdo de Lutero sobre a meditagdo em “Um sermao sobre a

contemplacdo do Santo Sofrimento de Cristo” ¢ uma implicacdo de sua teologia
da cruz, demonstrando como deve ser a verdadeira medita¢do. Embora seu
recorte esteja na meditacdo do sofrimento de Cristo, seus fundamentos englobam

todos os assuntos da meditagdo cristd. Como Ngien observou,
Lutero considerava a teologia crucis como a teologia verdadeira,
contrastada por ele com a oposta, a teologia da gloria (teologia
gloriae). Os estudiosos da obra de Lutero concordam que a cruz,
muito mais que apenas um tema, era o principio programatico
subjacente a toda a sua teologia dos sacramentos (NGIEN, 2017,
p.29).
Para Lutero, a meditagdo ¢ tanto sacramento quanto exemplo. Como

sacramento desfrutamos de Cristo como nosso libertador e substituto, ¢ como
exemplo somos chamados a imitagdo de seu carater, o que foi observado por
Fischer: “E sacramento na medida em que leva a pessoa ao reconhecimento de si
mesma como pecadora e a libertagdo dos pecados por Cristo, e ¢ exemplo na
medida em que orienta o cristdo nas inUmeras tentagdes do dia-a-dia”
(LUTERO, 2016, p.250).

Essa ¢ uma compreensdo diferente que a enfatizada no cristianismo
contemporaneo, fortemente marcada pela imitacdo e tendenciosa ao moralismo,
mas carente da substituicdo de Cristo como nosso Salvador ¢ Libertador. Para
Lutero, a meditagao deve fazer mais do que apenas nos fornecer um exemplo,

pois isso ndo seria suficiente. Ela deve também trazer aos nossos coragdes o

105



Revista Teoldgica Jonathan Edwards V, No 3 (2025): 555 - 555

proprio Evangelho, isto €, a verdade de que a morte de Cristo foi por nés. Nas
palavras do préprio Lutero,

de que adianta que Deus seja Deus, se ndo for um Deus para ti? De

que adianta o fato de que comer e beber em si seja sadio e

benéfico, se ndo for sadio para ti? E é de se temer que com muitas

missas nada de melhor se conseguira, caso ndo se buscar nelas seu
verdadeiro fruto (LUTERO, 2016, p.251).

Isso faz parte da distingdo de Lutero entre aqueles que meditam
adequadamente e aqueles que meditam erroneamente. Os que meditam de
maneira sao em divididos em dois grupos. Em primeiro lugar, estdo aqueles que
meditam “o sofrimento de Cristo indignando-se contra os judeus, cantando a
cangdo do pobre Judas e censurando-o pelo que fez. [...] Isto com certeza ndo
significa meditar o sofrimento de Cristo” (LUTERO, 2016, p.250).

O segundo grupo medita em tom de compaixao e pena pelo sofrimento de
Jesus. Esses, diz Lutero, “passam a divagar, acrescentando muita coisa a respeito
da despedida de Cristo em Betéania e das dores da virgem Maria, o que também
ndo lhes adianta muito” (LUTERO, 2016, p.251).

Aqueles que meditam adequadamente sdo levados a contemplar a ira de
Deus contra o pecado. Essa meditacao, se conduzida corretamente, deixara

qualquer um assustado:
O susto deve provir do fato de veres a severa ira e o inexoravel
rigor de Deus para com o pecado e os pecadores, tanto é que nem a
seu unico dileto Filho ele quis dar por resgatados os pecadores, a
menos que o Filho por eles fizesse uma peniténcia tdo grave
quanto aquela da qual ele diz através de Isaias: “Eu o feri por
causa do pecado do meu povo” (Is 53.5). O que serd dos
pecadores, se até o dileto Filho ¢ ferido assim? (LUTERO, 2016,
p.251).
A meditagdo, nesse sentido, leva a consciéncia da gravidade do proprio

pecado. De uma maneira que o pecador tenha a certeza de que ndo had caminho
que ele possa tomar pelas proprias forcas a fim de satisfazer a justica de Deus e
alcancar o perddo. Diante da tendéncia humana de se esquivar da
responsabilidade de seus proprios pecados, Lutero entende que a meditacao deve
conduzir cada um nesse caminho:

E preciso que graves profundamente em teu coragdo e que ndo duvide de
forma alguma que quem tortura Cristo dessa forma és tu mesmo, pois teus
pecados sdo com certeza responsaveis por seu sofrimento. Assim, Sdo Pedro,

qual trovado, atingiu e assustou os judeus ao dizer a todos eles: “Vocés o

106



As trés regras de Martinho Lutero

crucificaram”, etc. (At 2.37) Por isso, ao vires os pregos atravessarem as maos
de Cristo, podes ter certeza de que sdo obra tua; ao vires a sua coroa de espinhos,
podes crer que sdo os teus maus pensamentos; € assim por diante (LUTERO,
2016, p.252).

Nesse sentido, ¢ falha a meditacdo que ndo conduz a pessoa ao desespero
de si mesma, até o ponto de ter como Unico refugio o Evangelho. A meditagdo
sobre os proprios pecados € um tema recorrente na espiritualidade crista, mas em
Lutero passa pela contemplacao do Cristo crucificado. A meditagdo adequada
nos sofrimentos de Cristo nos conduziria ao verdadeiro conhecimento de quem
nds somos:

Neste ponto € preciso exercitar-se muito bem, pois todo o proveito do
sofrimento de Cristo depende de a pessoa chegar ao conhecimento de si mesma,
assustar-se consigo mesma e ficar quebrantada. E se a pessoa ndo chegar a isso,
o sofrimento de Cristo ainda ndo lhe tera trazido proveito da forma devida. Pois
a obra propria e natural do sofrimento de Cristo consiste em levar o ser humano
a conformidade com Cristo (LUTERO, 2016, p.252).

Com isso Lutero rejeita a especulagdo medieval como um caminho
proveitoso para o conhecimento de si mesmo e afirma a centralidade de Cristo
como necessaria para cada passo da meditagdo. Sobre isso, Ngien afirmou:

Chegamos a esse conhecimento de nés mesmos, ndo por meio da
mera introspec¢do que, afirmava Lutero, despreza a Paixdo de
Cristo, mas meio da consideracdo de Cristo na cruz e, por meio
dele, de Deus, em sua santidade e misericordia. O conhecimento
do Cristo crucificado e o autoconhecimento coincidem — com o
primeiro conduzindo ao ultimo. [...] Assim, para ele, ndo havia
conhecimento natural de pecado. S6 por meio do “espelho
sincero”, Cristo, nossa pecaminosidade pode ser reconhecida em

relacdo a sua depravacao radical, pois ele revela o pecado em sua
dureza e nos apanha como pecadores miseraveis. (NGIEN, 2017,
p.31).
Conhecer a si mesmo pela meditagdo em Cristo ¢ uma implicagdo do

\

evangelho para o mundo moderno, onde muitos recorrem a meditagdo
transcendental como um recurso para evoluir em autoconhecimento. Como

observou Andréa S. Fagundes:

Esta técnica de meditagdo visa ndo s6 proporcionar uma maior
qualidade de vida para o individuo, mas também e,
fundamentalmente, oferecer um instrumento de autoconhecimento,
de verdadeira transformagdo pessoal e espiritual. Segundo seu
mestre fundador, a Meditagdo Transcendental abarca o
desenvolvimento pleno do ser humano em todos os seus aspectos —

107



Revista Teoldgica Jonathan Edwards V, No 3 (2025): 555 - 555

psicologico, fisiologico, social, comportamental e espiritual -,
culminando em seu objetivo Gltimo, que ¢ tornar o sujeito “um ser
liberto em vida (FAGUNDES, 2009, p.5)

Como observa-se no texto citado, o objetivo da Meditacao
Transcendental ¢ oferecer um instrumental a fim de promover o
autoconhecimento e a transformacao pessoal e espiritual. Embora a expansao
dessas praticas ateste a faléncia do materialismo secular na sociedade ocidental,
elas apontam para uma fuga iddlatra do ser humano da verdadeira meditagdo. E
uma versdo secularizada da teologia da gloria, que busca o conhecimento nao
onde Deus revelou e por isso acaba em engano. Saxton observou corretamente
que:

Embora cada um afirme ser ndo-religioso, yoga ¢ MT abrem a
mente para predadores espirituais criando uma espécie de vacuo
mental. MT alega ajudar as pessoas a encontrar auto-realizacao.
No entanto, isso realmente termina com pessoas fazendo de seu
proprio raciocinio uma verdade absoluta e seu deus pessoal. Como
na época dos juizes, formas ndo-biblicas de meditagdo permitem

“cada um faz[er] o que acha[r] mais reto” (Jz 21:25) (SAXTON,
2016, p.30).

O homem, devido a inclinacdo de sua natureza, sempre criard maneiras
para o conhecimento de si mesmo a parte da Palavra revelada de Deus. Essas
propostas se manifestam distintamente, dependendo do contexto cultural em
questao. Nesse sentido, as novas meditagdes escondem importantes aspectos da
sociedade secularizada moderna. Como destacou Tim Keller sobre a identidade
secular moderna:

O secularismo moderno ensina que somente podemos nos
desenvolver olhando para dentro de nds mesmos,
desvinculando-nos ¢ abandonando casa, comunidades religiosas e
todas as demais exigéncias, a fim de podermos fazer nossas
proprias escolhas e determinar quem somos por ndés mesmos. A
mensagem da cultura ¢ esta: ndo tente conseguir o apoio dos
outros. Apoie a si mesmo, pois vocé esta fazendo o que quer. Seja
quem vocé quer ser, € ndo importa o que os outros pensam. Esse ¢

o coracdo do individualismo expressivo da cultura ocidental
moderna (KELLER, 2018, p.158).

Diante de tal cendrio social, ndo ¢ de se estranhar que a meditacio
baseada em uma Palavra revelada caia em descrédito, mesmo entre cristdos. Se
tudo o que procuramos ja esta localizado em nosso interior e se 0 maior bem da
existéncia € ser fiel aos seus sentimentos, a meditagdo que receberd crédito
cultural sera aquela que proclama o senhorio do individuo, suprimindo toda a
realidade em seu interior. Se para Lutero a meditacao ¢ tanto sacramento quanto

exemplo, tanto apropriar-se concretamente de um mérito que ndo temos quanto

108



As trés regras de Martinho Lutero

caminhar em imitagdo ao Cristo crucificado, para boa parte da cultura moderna ¢é
mera introspec¢cdo, uma busca pela fidelidade aos nossos mais profundos
sentimentos.

Lutero, em seu contexto social, cultural e religioso, promoveu a unido de
duas esferas até entdo separadas pela teologia da gldria: Palavra e meditagao.

Sobre essa unido, Ngien corretamente observa:

Lutero encorajou os jovens a recitar repetidas vezes as palavras da
Biblia com diligéncia ¢ reflex@o, até que o Espirito Santo lhes
abrisse os olhos para o significado verdadeiro por tras das
palavras. Assim, a meditagio ndo ¢ a conjuragdo de opinides
humanas sobre a Escritura, mas, sim, a reflexdo sobre a Palavra de
Deus e sua obra em nosso favor (pro nobis) (NGIEN, 2017, p.20).

Essa unido que brotava de sua teologia da cruz langou as bases para que o
protestantismo centralizasse sua meditagdo na Palavra de Deus. Ainda hoje essas
diferengas persistem entre a meditagdo protestante e a meditacdo

catolica-romana. Saxton destacou:

A diferenga central entre a meditagdo catolica e protestante ¢ a
mesma razdo pela qual eles estdo em desacordo em quase todos os
outros fundamentos da fé cristd: o protestantismo historico tem a
Palavra de Deus como sua unica base de espiritualidade genuina.
Sempre que qualquer nogdo ou forma de espiritualidade ndo esta
ligada a Palavra escritas, o resultado final inevitavelmente tende a
um misticismo ndo-biblico e sentimentalismo religioso. Isso
eventualmente leva uma pessoa a uma escuriddo ainda maior, em
vez de leva-la a luz. (SAXTON, 2016, p.27).

4. Tentatio (Luta)

Tentatio ¢ uma traducdo da palavra alema anfechtung. Defini-la com
exatiddo ¢ impossivel, visto que seu significado ¢ muito amplo. Para Thimothy

George:

“Tentacdo” ¢ uma tradugdo fraca do que Lutero quis dizer com
tentatio ou anfechtung em alemao. A palavra anfechtung deriva da
palavra esgrima. Um fechter ¢ um esgrimista ou gladiador. Um
fechtboden é um local onde se pratica esgrima. Assim, anfechtung
refere-se a ataques espirituais, contendas assustadoras, desespero,
ataque, ansiedade, conflitos que assolam a alma de todo crente e a
grande luta apocaliptica entre Deus e Satands. Num comentario
feito a mesa, em 1531, Lutero declarou que ‘“somente a
experiéncia faz um tedlogo”. Sua propria experiéncia, que fez dele
um tedlogo, incluiu severas provagdes espirituais. Essas provacdes
nao foram limitadas as suas lutas no monastério, mas continuaram
ao longo de toda a sua carreira (GEORGE, 2015, p. 133).

O termo fentatio, que aqui serd utilizado de maneira intercambiavel com

Anfechtung, designa uma luta que envolve uma ampla gama de tentagoes,

109



Revista Teoldgica Jonathan Edwards V, No 3 (2025): 555 - 555

provacdes e ataques. Elas produzem desespero, assombro e ansiedade, mas
fazem parte da formacao de um cristdo que deseja crescer em piedade. Em seu
aspecto mais basilar, ela expde a necessidade do homem, o levando a oragdo e

meditagao:

A tentatio (Anfechtung) — palavra que pode ser traduzida como

113

“tentacdo”, “provacdes”, “tribulacdo”, “aflicGes”, “ataques”, “a
cruz” ou “luta interna” — ¢ a razdo para orar ¢ meditar. [...] Por
meio do sofrimento e dos golpes da vida, como aconteceu na vida
de Jesus, o crente é levado a buscar a Palavra de Deus e também a
amar a mensagem do evangelho. Em consequéncia, essa pedra de
toque crucifica todas as tentativas de especular sobre Deus da parte
do racionalista autoconfiante, e elimina qualquer sucesso na
comunhdo com Deus por parte do moralista autoconfiante
(NGIEN, 2017, p.20).

Embora a tentatio possa conduzir ao Evangelho, ela ¢ uma luta intensa
contra os inimigos dos cristdos. Segundo Alister McGrath, “para Lutero, a
morte, o diabo, o mundo e o inferno se unem em um ataque aterrorizador ao
crente, reduzindo-o a um estado de medo e desespero” (MCGRATH, 2014,
p.223). Isso, contudo, ndo faz com que seja desnecessaria ou alheia aos
propositos de Deus.

Diferentemente do mundo contemporaneo, que interpreta todo tipo de
luta como prejudicial e danosa, Lutero entendia que elas fazem parte do
crescimento do cristdo na caminhada do Evangelho. Para ele, o sofrimento ndo
era um fruto do acaso, mas sim um instrumento que envergonha o orgulho
humano e atrai o ser humano para o tunico verdadeiro consolo: o proprio Cristo.
Segundo McGrath:

Para Lutero, Deus precisa ser reconhecido como a fonte tltima da
Anfechtung: ela representa a “obra estranha de Deus”, o opus
alienum, que pretende destruir a complacéncia e a autoconfianca
humanas e induzir um estado de total desespero e humilhagdo,
afastando qualquer tipo de apoio e resgate e forcando as pessoas a
procurar e encontrar a misericordia de Deus. E por isso que Lutero

pode se referir a Anfechtung como “desespero delicioso”
(MCGRATH, 2014, p.224).

Também nesse campo Lutero oferece uma contraparte a teologia da
gloria, profundamente marcada pelo triunfalismo e por uma inclinagdo a
compreender a revelacdo de Deus apenas pelo que se v€. No debate de
Heidelberg Lutero demonstrou como o desprezo da teologia da gldria pela cruz e
pelos sofrimentos produzia um legalismo que se afastava do evangelho:

Enquanto ignora Cristo, ele ignora o Deus oculto nos sofrimentos. Por

isso, prefere as obras aos sofrimentos, a gloria a cruz, o poder a debilidade, a

110



As trés regras de Martinho Lutero

sabedoria a tolice e, de um modo geral, o bem ao mal. Esses sdo os que o
apostolo chama de inimigos da cruz de Cristo, certamente porque odeiam a cruz
e os sofrimentos, ao passo que amam as obras e a sua gloria. Assim, eles
chamam o bem da cruz de um mal, € o mal da obra de um bem. Ja dissemos, no
entanto, que Deus ndo ¢ encontrado sendo nos sofrimentos e na cruz (LUTERO,
2016, p.50).

O triunfalismo da teologia da gléria se manifesta em seu apego ao poder
e a gloria como marcas do conhecimento de Deus, os impedindo de desfrutar da
graca de Deus, pois segundo Lutero “¢ impossivel que ndo se envaideca com
suas boas obras a pessoa que ndo for primeiramente exinanida e destruida pelos
sofrimentos e males, até que saiba que ela mesma nada ¢ e que as obras ndo sao
suas, mas de Deus” (LUTERO, 2016, p.50).

McGrath demonstra a estreita relagdo existente entre a nogdo da
Anfechtung e a fé. Se a caracteristica essencial da fé salvadora ¢ conseguir
enxergar além do que ¢ visivel, “a revelacdo de Deus na cruz de Cristo deve ser
vista como uma revelagdo oculta que desafia as tentativas da razdo de
compreendé-la” (MCGRATH, 2014, p.222). A percepcao de que Deus estava em
Cristo operando a reconciliagdo de todas as coisas ndo estava acessivel aos
sentidos ou a razdo humana.

Deixada sozinha, a razdo ndo conseguiria chegar ao significado da
presenga oculta de Deus na cruz de Cristo, assim como ndo consegue perceber
que através da Anfechtung, Deus “pretende destruir a complacéncia e a
autoconfianga humanas e induzir um estado de total desespero e humilhagao,
afastando qualquer tipo de apoio e resgate e forcando as pessoas a procurar €
encontrar a misericordia de Deus” (MCGRATH, 2014, p.224).

S6 pela fé ¢ possivel abracar o significado da Cruz e encontrar nela
verdadeiro descanso, que “para os outros, se esconde em sombras ¢ escuridao”
(MCGRATH, 2014, p.225). Ao contemplar a obra de Cristo pela fé, o cristdo
pode se livrar das limitagdes e confusdes causadas pela razao e pela experiéncia,
que insistem em assumir que, diante da luta e do desespero, Deus est4 ausente.

Como o cristdo poderia desfrutar de consolo diante de tamanho desespero
e sofrimento? A autossubstituicdo de Cristo era o coracdo da resposta. Segundo

Roland Baiton:

111



Revista Teoldgica Jonathan Edwards V, No 3 (2025): 555 - 555

A referéncia a Cristo era inequivoca quando ele chegou ao salmo
22, cujo primeiro versiculo fora recitado por Cristo ao expirar na
cruz: “Deus meu, Deus meu, por que me desamparaste?” (Mt
27.46). Qual poderia ser o significado disso? Cristo evidentemente
se sentiu rejeitado, abandonado por Deus, desertado. Também
Cristo tivera Anfechtungen (ataques repentinos). A desolagdo
absoluta, que Lutero disse ndo poder suportar por mais de um
décimo de hora e sobreviver, havia sido suportada pelo proprio
Cristo ao morrer (BAINTON, 2017, p.68).

No centro de sua teologia estava a autossubstitui¢do, a certeza de que a
morte de Cristo era a sua morte em nosso lugar. Essa centralidade evangélica se
estende a todas as areas da existéncia. Enfrentar a desolacdo e os ataques
repentinos era impossivel para um simples pecador, mas porque a morte de
Cristo foi em nosso lugar, recebemos os beneficios de sua obra. Se Cristo lutou e
venceu a maior de todas as lutas, a rejei¢do e a separag¢do de Deus, isso significa
que pela fé nos desfrutamos dessa reconciliagdo. Bainton destaca:

Por que teria Cristo sentido tamanho desespero? Lutero sabia
perfeitamente bem por que ele mesmo o sentira: ele era fraco na
presenca do Poderoso; ele era impuro na presenga do Santo; ele
havia blasfemado contra a Majestade Divina. Cristo, porém, nio
era fraco; Cristo ndo era impuro nem era impio. Por que entdo ele
teria sido de tal forma assolado pela desolagdo? A tUnica resposta
deve ser porque Cristo tomou sobre si a iniquidade de todos nos.
Ele, que ndo tinha pecado, em nosso beneficio se tornou em

pecado e se identificou conosco de modo a participar em nosso
afastamento (BAITON, 2017, p.69).

Esse entendimento s6 era possivel gragas a interpretagdo de Lutero sobre
a justica de Deus, que se tornaria central para a teologia protestante da
justificacdo. Na Baixa Idade média a teologia da justificacdo era fortemente
marcada pela nogdo romana de justica. Nesse sentido, “Deus, ao agir justamente,
recompensava as pessoas com aquilo que elas tinham direito — em outras
palavras, uma nog¢do oculta da justificagdo por obras, por mérito ou por
desempenho (MCGRATH, 2014, p.141).

Lutero rompe com essa visdo da Baixa Idade Média e faz uma distingao,
que até entdo ndo existia, entre justiga externa e interna. A justica externa ¢é
extrinseca e, portanto, ndo faz parte da pessoa de maneira inata. Conforme
exposto por Lutero em seu “Sermao sobre as Duas Espécies de Justica™:

A primeira espécie é a justica alheia e infundida de fora. E a
justica mediante a qual Cristo ¢ justo e justifica pela fé, como diz 1
Co01.30: “o qual se nos tornou da parte de Deus sabedoria, ¢
justica, e santificagdo, e redencdo”. Pois ele proprio afirma, em Jo
11.25: “Eu sou a ressurrei¢do e a vida; quem cré em mim nio

morrera eternamente”. E novamente, em Jo 14.6: “Eu sou o
caminho, a verdade e a vida” (LUTERO, 2016, p. 242).

112



As trés regras de Martinho Lutero

Essa justica alheia € recebida pela fé, como Lutero explica:

Pela fé¢ em Cristo, portanto, a justica de Cristo se torna nossa
justica, e tudo o que ¢ dele passa a ser nosso, sim, ele proprio
torna-se nosso. Por essa razdo, o apdstolo a chama “justica de
Deus” em Rm 1.17: “A justi¢a de Deus ¢ revelada no Evangelho,
como esta escrito: O justo vive da f&”. Finalmente, tal fé também ¢
chamada de justica de Deus, como em Rm 3.28: “Julgamos que o
ser humano ¢ justificado pela fé”. Esta ¢ a justica infinita e que
absorve todos os pecados num instante, pois ¢ impossivel que haja
pecado em Cristo; antes, quem cré em Cristo esta apegado a ele e é
uma coisa s6 com Cristo, compartilhando com ele a mesma justica
(LUTERO, 2016, p.243).

O entendimento de Lutero sobre a tentatio s6 pode ser compreendido a
luz de sua compreensdo da justiga alheia de Deus. O descanso em face da luta s
pode ser resolvido “no Cristo crucificado, que sofreu exatamente a mesma
Anfechtung em nosso lugar. Cristo se tornou pecado em nosso lugar para que a
sua justica se tornasse a nossa justica.” (MCGRATH, 2014, p. 225).

Assim, pela fé na obra substitutiva de Cristo, a luta emerge na vida do
cristdio como uma estrada de contemplagdao do evangelho da graca de Deus,
esmagando seu orgulho e destronando seu legalismo. Além disso, oferece uma
nova perspectiva sobre a presen¢a de Deus no mundo, muitas vezes interpretada
como distante do sofrimento e do desespero. Como destaca McGrath:

Onde o infiel vé nada além de impoténcia e desesperanga de um
homem abandonado que estd morrendo na cruz, o tedlogo da cruz
(theologus crucis) reconhece a presenga e a atividade velada —
porém, real — do “Deus crucificado e oculto” (Deus crucifixus et
absconditus), que ndo s6 estd presente no sofrimento humano, mas
0 usa ativamente para sua obra. E com este Deus, e nenhum outro,

que a teologia precisa aprender a conviver (MCGRATH, 2014, p.
226).

5. Consideracoes finais

Richard Foster corretamente destacou que “parte do surto de interesse
pela meditagdo Oriental se deve ao fato de as igrejas terem abandonado o
campo” (FOSTER, 1997, p.26). Além disso, a auséncia da meditacdo na vida
cristd produz uma f¢ intelectualizada e estéril, que ndo encontra lugar nos afetos
do coragdo. Como destacou David Saxton, “sem um retorno ao deleitoso dever
da meditacao biblica, o crente continuara a lidar com a Palavra de Deus apenas
intelectualmente. Ele fracassara em digerir as Escrituras para tornd-las sua

caminhada didria e pratica” (SAXTON, 2015, p. 9). Diante isso, nota-se a

113



Revista Teoldgica Jonathan Edwards V, No 3 (2025): 555 - 555

urgente necessidade do resgate da pratica cristd da meditagdo, com toda a sua
riqueza e ortodoxia.

O presente trabalho apresentou as trés regras de Lutero, um padrio de
engajamento espiritual que o reformador identificou nas escrituras e que brotou
de sua teologia da cruz. Em um periodo cada vez mais marcado pela divisao
entre doutrina e vida cristd, pelo legalismo das diversas formas de meditacao
secular e pelo bem-estar pessoal como um paradigma de redencgao, as trés regras
de Lutero podem auxiliar a caminhada dos cristdos que desejam desfrutar do
Evangelho de Cristo a cada dia. Oragao, Medita¢do e Luta formam um caminho

para a comunhao com o Cristo crucificado.

6. REFERENCIAS

Bainton, Roland H. Cativo a palavra: a vida de Martinho Lutero. Traducao de James
Reis. Sao Paulo, SP: Vida Nova, 2017.

FAGUNDES, Andréa Sozzi. A medita¢do transcendental de Maharishi Mahesh Yogi
(1918-2008): um caminho de realiza¢do espiritual. 2019. 127 f. Dissertacao
(Mestrado em Ciéncia da Religiao) — Instituto de Ciéncias Humanas, Universidade
Federal de Juiz de Fora, Juiz de Fora, 2019. Disponivel em:
http://www.repositorio.ufjf.br:8080/jspui/bitstream/ufjf/11286/1/andreasozzifagun
des.pdf. Acesso em: 12 nov. 2025.

Foster, Richard J. Celebrag¢do da disciplina: o caminho do crescimento espiritual.
Tradugdo de Luiz Aparecido Caruso. Sao Paulo, SP: Editora Vida, 1997.

George, Timothy. Lendo a Escritura com os Reformadores. Tradugdo de Vagner
Barbosa. Sao Paulo, SP: Cultura Crista, 2015.

Keller, Timothy. Deus na era secular: como os céticos podem encontrar sentido no
cristianismo. Tradugdo de Jurandy Bravo. Sao Paulo, SP: Vida Nova, 2018.

Lutero, Martinho. Martinho Lutero: obras selecionadas, v.1, Os primérdios — Escritos
de 1517 a 1519. Tradu¢do de Annemarie Hohn. Sdo Leopoldo, RS: Sinodal; Porto
Alegre, RS: Concordia; Canoas, RS: Ulbra, 2016.

Lutero, Martinho. Obras selecionadas: ética: fundamentos — oracdo — sexualidade —
educacdo — economia, v.5. Tradugdo de Martin N. Dreher. Sdo Leopoldo, RS:
Sinodal; Porto Alegre, RS: Concordia, 2018.

McGrath, Alister. Lutero e a Teologia da Cruz. Traduzido por Markus Heidiger. Sao
Paulo, SP: Cultura Crista, 2014.

114


http://www.repositorio.ufjf.br:8080/jspui/bitstream/ufjf/11286/1/andreasozzifagundes.pdf
http://www.repositorio.ufjf.br:8080/jspui/bitstream/ufjf/11286/1/andreasozzifagundes.pdf

As trés regras de Martinho Lutero

Ngien, Dennis. Lutero como conselheiro espiritual: a interface entre a teologia e a
piedade nos escritos devocionais de Lutero. Traducdo de Rogério Portella. Sdo
Paulo, SP: Vida Nova, 2017.

Saxton, David W. O plano de Deus para a batalha da mente: a Pratica Puritana da

Meditagdo Biblica. Traducéo de Rafael B. Salazar. Brasilia, DF: Eden Publicagdes,
2015.

115



	As três regras de Martinho Lutero 

