
ISSN 2763-8561 

https://doi.org/10.29327/2638577.5.3-5 

 

As três regras de Martinho Lutero 

 
 
 
 

Felipe de Souza Marques125 

 

 

Resumo: O presente artigo tem por objeto as três regras de espiritualidade cristã 
formuladas por Martinho Lutero, oratio (oração), meditatio (meditação) e 
tentatio (luta), apresentadas no prefácio de suas obras em alemão (1539). A 
pesquisa busca responder de que modo essas três práticas expressam a 
espiritualidade centrada na cruz e como podem servir de paradigma para a vida 
cristã contemporânea. O estudo adota abordagem bibliográfica e teológica, 
fundamentando-se nas obras do próprio Lutero (Uma singela forma de orar, 
Sermão sobre a contemplação do santo sofrimento de Cristo, Disputatio 
Heidelbergae) e em comentadores modernos como McGrath, Ngien, Bainton e 
Timothy George. Argumenta-se que a tríade luterana constitui um método 
espiritual antiespeculativo, que integra doutrina e piedade ao submeter o 
intelecto e a experiência à Palavra de Deus. Conclui-se que, ao recolocar a 
oração, a meditação e a luta sob a teologia da cruz, Lutero oferece uma 
alternativa à espiritualidade moderna, frequentemente marcada pelo 
sentimentalismo e pela busca do bem-estar, convidando o cristão à comunhão 
real com o Cristo crucificado por meio da Palavra e da fé. 
 
Palavras-chave: Martinho Lutero. Espiritualidade cristã. Teologia da cruz. 
Oração. Meditação. 
 

 

Abstract: This article examines Martin Luther’s three rules of Christian 
spirituality, oratio (prayer), meditatio (meditation), and tentatio (struggle), as 
presented in the preface to his German writings (1539). The study seeks to 
answer how these three practices express a cross-centered spirituality and how 
they may serve as a paradigm for contemporary Christian life. A bibliographic 
and theological approach is employed, grounded in Luther’s own works (A 
Simple Way to Pray, A Sermon on the Contemplation of the Holy Sufferings of 
Christ, Heidelberg Disputation) and in modern interpreters such as McGrath, 
Ngien, Bainton, and Timothy George. It is argued that Luther’s triad constitutes 
an antiespeculative spiritual method that integrates doctrine and piety by 
submitting both intellect and experience to the Word of God. The article 
concludes that, by placing prayer, meditation, and struggle under the theology of 
the cross, Luther provides an alternative to modern spirituality, often marked by 

125 Pastor batista reformado, bacharel em teologia pelo Seminário Cristo para as Nações, pós-graduado em 
teologia aplicada pelo Centro Presbiteriano de pós-graduação Andrew Jumper e mestre (MDiv) em 
teologia pelo Seminário Martin Bucer. felipedsmarquess@icloud.com  

 

96 

https://doi.org/10.29327/2638577.5.3-5
mailto:felipedsmarquess@icloud.com


As três regras de Martinho Lutero 

 

sentimentalism and self-centered well-being, inviting believers into genuine 
communion with the crucified Christ through Word and faith. 
 
Keywords: Martin Luther. Christian spirituality. Theology of the cross. Prayer. 

Meditation. 

 

 

 ​ 1. Introdução 
 

“A meditação (o estudo) é uma forma de oração obediente” (NGIEN, 

2017, p.19) escreveu Dennis Ngien, ao explicar que a meditação não é mera 

atividade da razão humana, mas uma reflexão profunda que se submete ao 

Espírito Santo. Nesse campo, a importância de Martinho Lutero não deve ser 

minimizada, visto que suas contribuições teológicas não se limitaram ao campo 

acadêmico, estendendo-se às mais variadas áreas, inclusive da piedade. 

Vivendo em um período de profunda inquietação espiritual, Lutero 

experimentou como poucos as angústias do seu período cultural. Como observou 

o especialista na história da reforma protestante Roland H. Baiton, a explicação 

para os tormentos internos de Lutero “reside mais precisamente nas tensões que 

a religião medieval fomentava de forma deliberada, jogando alternadamente com 

o medo e a esperança” (BAITON, 2017, p.37). 

Para um homem em que “nada era tão importante quanto o nosso 

relacionamento com Deus” (NGIEN, 2017, p.18), isso significava um enorme 

conflito na comunhão com Ele e, por conseguinte, em toda a existência. Como se 

aproximar de um Deus totalmente justo e santo? Como se achegar a um Deus 

“que habitava as nuvens de tempestade em torno do cume do Sinai, em cuja 

presença Moisés não poderia entrar com a face descoberta e viver” (BAITON, 

2017, p.49)? O resultado era o que Lutero chamava de Anfechtungen, “toda a 

dúvida, confusão, dor, tremor, pânico, desespero e desolação que invade o 

espírito de uma pessoa” (BAITON, 2017, p.49). 

Essa busca por conhecer um Deus irado e inacessível era o fundamento 

da teologia da glória. Como Lutero destacou na Disputatio Heidelbergae habita 

[O debate de Heidelberg], “não se pode designar condignamente de teólogo 

quem enxerga as coisas invisíveis de Deus compreendendo-as por intermédio 

daquelas que estão feitas; mas sim quem compreende as coisas visíveis e 
 

97 



Revista Teológica Jonathan Edwards V, No 3 (2025): 555 - 555 

 

posteriores de Deus enxergando-as pelos sofrimentos e pela cruz” (LUTERO, 

2016, p.39). É evidente que para ele não se trata de uma mera questão de quem é 

ou não é teólogo, mas sim de como podemos conhecer a Deus e desfrutar de 

comunhão verdadeira com Ele. 

O projeto da teologia da glória “procura resgatar a consciência 

aterrorizada e a sensação do pecado mediante a realização de boas obras, mas 

fracassa” (NGIEN, 2017, p.40). A teologia da cruz, entretanto, se apresenta 

como uma resposta ao caminho especulativo da teologia da glória. Como 

observou McGrath, “ela é um meio fundamentalmente antiespeculativo, 

antiteórico de conceber a vida cristã, que envolve a ‘centralização normativa’ da 

vida na cruz de Cristo” (MCGRATH, 2014, p.15). 

Essa “centralização normativa da vida na cruz de Cristo”, como descreve 

McGrath, ocasionou uma radical mudança na perspectiva medieval acerca da 

espiritualidade cristã, da meditação e do estudo das escrituras. Em 1539, no 

prefácio de suas obras em Alemão, Lutero destacou três pontos cruciais que 

possuem inúmeras implicações para a espiritualidade cristã: oratio (oração), 

meditatio (meditação) e tentatio (luta). 

Essas “três regras de Lutero”, como destaca o Dr. Timothy George, 

“referem-se à sua própria formação monástica e ressaltam o impulso pessoal, 

antiespeculativo, de toda a sua teologia” (GEORGE, 2015, p.131). Em um 

período em que o cristianismo moderno é considerado por muitos teólogos 

responsáveis como “insensato, superficial e egocêntrico” (SAXTON, 2015, p.7), 

a tríade de Lutero pode contribuir ao fornecer um paradigma de envolvimento 

espiritual que brote do evangelho da graça, não do legalismo humano. 

Ao comentar sobre o fundamento para as três regras, Lutero explicou que 

“esse é o método ensinado pelo santo rei Davi (e, sem dúvida, usado também por 

todos os patriarcas e profetas) no salmo 119. Lá encontram-se três regras, 

apresentadas de forma ampla ao longo de todo o salmo. São elas: oratio, 

medidatio e tentatio” (LW 34, p.285, citado em NGIEN, 2017, p.19). 

Longe de ser apenas uma interpretação sobre um texto isolado, esse 

paradigma estava presente em toda a vida de Lutero. Seus escritos eram 

carregados de conselhos e orientação sobre os benefícios espirituais disponíveis 

pela oração, meditação e luta. 

 

98 



As três regras de Martinho Lutero 

 

Portanto, o presente trabalho visa apresentar as três regras de Lutero, destacando 

suas implicações para os nossos dias. Para isso, o primeiro capítulo abordará a 

oração, analisando o comentário de Lutero ao Pai-Nosso e o livro Uma singela 

forma de orar, também de sua autoria. No segundo tópico, a meditação. No 

terceiro tópico, a luta. Por fim, se encerrará com a conclusão. 

 

 

2. Oratio (Oração) 

 
Durante o período medieval, cristalizou-se o que ficou conhecido como a 

teologia da glória. Segundo Martin N. Dreher, “a teologia da glória quer que se 

reconheça a Deus a partir de suas obras, no criado. A Escritura, no entanto, nos 

mostra que os seres humanos abusaram desta possibilidade do conhecimento de 

Deus. A verdadeira teologia não reconhece Deus em seu poder, mas no 

sofrimento e na fraqueza, no Cristo crucificado (tese 19 e 20)” (LUTERO, 2016, 

p.37). 

Para Lutero, a oração fazia parte desse processo de conhecer o Cristo 

crucificado, pois era o que possibilitava ao cristão abraçar de maneira prática as 

suas próprias limitações, reconhecendo em humildade sua necessidade da 

iluminação do Espírito (GEORGE, 2015, p.131). Sem a oração, portanto, o 

cristão estaria afirmando sua completa autonomia para conhecer a Deus e ao 

mundo, uma imagem que não se ajusta à realidade. 

Nesse sentido, muitas são a motivações para o cristão orar, mas a 

condição de miséria em que se encontra o ser humano é uma das principais. A 

necessidade do homem pode ser constatada ao observar a maldade, as aflições, o 

sofrimento, o desespero e muitos outros riscos que dia após dia cercam a 

existência humana. Comentando a oração do Pai-Nosso, Lutero escreve: 

Assim como a necessidade desta vida exige que façamos o bem ao 
próximo e que vamos ao encontro de sua carência (pois é para 
servirmos e ajudarmos um ao outro que convivemos na terra), 
assim também o fato de diariamente nos encontrarmos em toda 
espécie de risco e carência nesta vida, os quais não podemos evitar, 
faz com que sempre precisemos invocar a Deus e buscar auxílio 
tanto para nós como para todo o mundo (LUTERO, 2018, p.117). 

Já no trecho supracitado é possível verificar a estreita ligação entre as 

“três regras” de Lutero. Oração, Meditação e Luta estão entrelaçadas, já que é a 

necessidade que conduz o cristão ao Senhor por intermédio da oração e das 
 

99 



Revista Teológica Jonathan Edwards V, No 3 (2025): 555 - 555 

 

promessas sagradas (LUTERO, 2018, p.113). A clareza de Lutero quanto à 

miséria humana e suas enormes necessidades é o oposto do cenário moderno, 

que busca reprimir qualquer vestígio da fragilidade humana. No mundo 

ocidental moderno, até o temor da morte, o maior sinal da miséria humana, é 

negado. Em seu premiado livro, o antropólogo Ernest Becker relata: 

Um psicólogo comentou comigo que toda a idéia do temor da 
morte era uma importação dos existencialistas e dos teólogos 
protestantes que haviam ficado marcados pelas suas experiências 
européias, levando com eles o peso extra da herança calvinista e 
luterana de negação da vida. Até o destacado psicólogo Gardner 
Murphy parece pender para essa escola e insiste conosco para que 
estudemos a pessoa que manifesta o temor da morte, que coloca a 
ansiedade no centro de seu pensamento. Murphy também pergunta 
por que viver a vida no amor e na alegria também não pode ser 
considerado real e básico (BECKER, 2021, p. 35). 

Nesse sentido, o lócus do questionamento é movido da morte como uma 

realidade de miséria para um suposto problema psicológico da pessoa que 

enfrenta o peso existencial oriundo do temor da morte. A condição normalizada 

é aquela que ignora a realidade e o significado da morte, não a que reconhece. 

Para Lutero, contudo, as necessidades são muitas e apontam para a 

urgência da oração: 

Mas quão necessária é a oração nem dá para contar aqui: na 
verdade nós deveríamos percebê-lo muito bem, uma vez que 
vivemos na carne e no sangue, cheios de toda sorte de maldades, 
além de termos conosco e contra nós o mundo, que nos inflige 
todas as aflições, dor no coração e tantos tormentos; isso para não 
falar do diabo que sempre está à nossa volta, a suscitar inúmeras 
seitas, bandos e seduções, impelindo-nos à descrença, ao 
desespero, etc. Isto de qualquer maneira não vai acabar e não 
teremos descanso, porque estamos cercados por esses inimigos que 
não param enquanto não nos derrubarem, uma vez que, pobres e 
sozinhos, somos fracos demais para tantos inimigos (LUTERO, 
2018, p.118). 

O entendimento de Lutero sobre oração está não é marcado pelo 

sentimentalismo contemporâneo, que olha mais para o coração do que para 

Cristo. Como observou Ngien, para Lutero “a oração é ineficaz quando 

desvinculada da Palavra de Deus e de sua promessa” (NGIEN, 2017, p.19). Essa 

unidade entre oração e Palavra estava presente na teologia de Lutero de uma 

maneira que é quase impossível separá-las completamente. Ao aconselhar sobre 

como orar em momentos de dúvida, essa relação fica evidente: 

Se, porém, te sentes fraco e tímido, (uma vez que a carne e o 
sangue se estão trancando constantemente contra a fé), como se 
não merecesses ou não tivesses aptidão e ardor para orar, ou se 

 

100 



As três regras de Martinho Lutero 

 

tiveres dúvida se Deus te ouviu, por seres pecador, atenta para a 
Palavra e dize: Mesmo que eu seja pecador e indigno, tenho aqui o 
mandamento de Deus que me ordena orar, e sua promessa de que 
me atenderá misericordiosamente, não mercê de minha dignidade, 
mas do Senhor Cristo. Com isso pode livrar-te das considerações e 
dúvidas e ajoelhar-te tranquilamente e suplicar, sem considerar se 
és digno ou indigno, mas apenas tua necessidade e sua palavra na 
qual ele manda que te fies (LUTERO, 2018, p.120). 

Confiar na Palavra de Deus acima de uma especulação interior infinita 

constitui-se uma sólida diferença entre Lutero e os místicos medievais, que 

enfatizavam a imitação de Cristo sem antes apegar-se a Ele como substituto. 

Afirmar a necessidade de oração sem antes estabelecer o fundamento da 

expiação só pode produzir desespero ou orgulho, justamente o que Lutero 

confrontou no Debate de Heidelberg. Explicando a maneira O teólogo Dennis 

Ngien descreve essa distinção em termos de “Cristo como sacramento” e “Cristo 

como modelo”. Segundo ele: 

A cruz de Cristo tem duas funções: expiatória e a exemplar – mas 
as duas constituem a realidade única de Cristo. A função exemplar 
é derivada da primazia da função expiatória de Cristo, mas a 
anterior tem significado e validade apenas por causa da posterior. 
A essência da imitação de Cristo encontra-se nas epístolas de 
Pedro e de Paulo, nas quais está escrito que os cristãos 
verdadeiros, em resposta à eficácia dos sacramentos de Cristo, 
passam da condenação do pecado à alegria no amor extraordinário 
de Deus, partindo de Cristo, o sacramento, para Cristo, o modelo 
(NGIEN, 2017, p.47). 

É por intermédio dessa consideração que Lutero afirma a possibilidade de 

o cristão entrar em oração, mesmo que sua condição interior o faça duvidar ou 

desanimar. A Palavra apreendida externamente se relaciona com a Palavra que 

habita, pela pessoa do Espírito Santo, internamente. Sobre isso, Ngien afirmou: 

“A teologia da oração de Lutero centrava-se por completo na palavra infalível de 

Deus, do começo ao fim” (NGIEN, 2017, p.156). 

Lutero reconhece o valor da oração de petição, mas se distancia da 

compreensão individualista em que a oração é interpretada como um instrumento 

para a realização de desejos individuais. Para ele, a oração nos conduz ao 

reconhecimento da graça de Deus e à comunhão com Ele: 

É claro que ele não nos manda orar para instrui-lo sobre o que nos deve 

dar, e, sim, para que reconheçamos e professemos os benefícios que ele nos 

concede e que ainda quer e pode dar muito mais, isto é, para que através da 

nossa oração nos instruamos mais a nós próprios do que a ele; pois assim passo 

por uma transformação, de modo que não procedo como os ímpios, que não o 

 

101 



Revista Teológica Jonathan Edwards V, No 3 (2025): 555 - 555 

 

reconhecem nem agradecem; desta forma meu coração se volta para ele e é 

despertado para louvá-lo e agradecer-lhes, nele buscando refúgio nas aflições e 

dele esperando ajuda (LUTERO, 2018, p.123). 

Esse é um entendimento radicalmente diferente de propostas modernas 

centralizadas no desejo do indivíduo. Richard Foster, em “Celebração da 

disciplina”, afirma: 

Se ligarmos nosso aparelho de televisão e ele não funcionar, não 
declaramos que não existem ondas de televisão no ar. Supomos 
que algo está errado, algo que podemos encontrar e corrigir. 
Verificamos a tomada de força, a chave, as válvulas, até 
descobrirmos o que está bloqueando o fluxo desta misteriosa 
energia que transmite imagens através do ar. Certificamo-nos de 
que o problema foi localizado e o defeito consertado vendo se o 
aparelho funciona ou não. É assim com a oração. Podemos 
determinar se estamos orando da forma certa se os pedidos se 
realizam. Se não, procuramos o “defeito” (FOSTER, 1997, p.53). 

Embora Lutero também reconheça que Deus se alegra em atender nossas 

orações, sua teologia se afasta da compreensão mecânica e legalista de Foster, 

que acaba enfatizando os méritos humanos em detrimento da vontade divina. 

Lutero, em contrapartida, classifica como verdadeiro pedinte aquele que abraça a 

sua própria ineficácia, recebe com alegria as dádivas de Deus e espera nele a 

satisfação de suas necessidades: 

Eis, pois, o verdadeiro pedinte, diferente dos charladores inúteis 
que muito papeiam, porém jamais se dão conta dessas coisas. 
Aquele, porém, sabe que tudo que tem é dádiva divina, e diz do 
fundo do coração: Senhor, eu sei que não consigo criar nem 
preservar para mim sequer um pedaço do pão de cada dia, nem 
guardar-me de qualquer dificuldade ou infortúnio; por isso o 
esperarei de ti que mo ordenas e prometes atender-me, como 
aquele que se antecipa ao meu pensamento e supre a minha 
necessidade (LUTERO, 2018, p.123). 

Em sua oração, Lutero seguia principalmente o Pai-Nosso e os Dez 

Mandamentos. Ele recomendava que a oração do Pai-Nosso, mas condenava a 

hipocrisia e o desleixo dos papistas. Em “Uma singela forma de orar”, obra 

dedicada ao seu amigo barbeiro Pedro Beskendorf, Lutero escreveu: 

Ainda hoje mamo no Pai-Nosso como uma criança, dele como e 
bebo como um adulto; não consigo me fartar dele. Para mim ele 
está acima do Saltério (ao qual tanto amo). O Pai-Nosso é a melhor 
oração. Na verdade, percebe-se que foi o verdadeiro Mestre que o 
formulou e ensinou, e é profundamente lamentável que essa oração 
de tão excelente Mestre seja recitada sem qualquer devoção, e 
assim desvirtuada em todo o mundo. Há muitos que talvez rezem 
mil Pai-Nossos por ano, e mesmo que rezassem por mil anos, não 
teriam provado nem orado sequer uma única letra ou pontinho 
(LUTERO, 2018, p.139). 

 

102 



As três regras de Martinho Lutero 

 

Ao Pai-Nosso Lutero unia os Dez Mandamentos, por intermédio do que ele 

chamava de “coroa trançada”, um processo que Martin C. Warth denominou de 

“aplicação quádrupla” (LUTERO, 2018, p.133). Na descrição do próprio Lutero: 

Pego um ponto depois do outro, para que fique inteiramente livre 
para a oração (o quanto isso foi possível), fazendo de cada 
mandamento um quadrado ou uma coroa trançada quatro vezes, ou 
seja: tomo cada mandamento primeiro como um ensinamento, 
como ele na realidade o é em si mesmo, e reflito sobre o que nosso 
Senhor Deus nele exige de mim com tanta seriedade; em segundo 
lugar, faço dele uma ação de graça; em terceiro lugar, uma 
confissão, e em quarto, uma oração (LUTERO, 2018, p.140). 

Dessa maneira Lutero entrelaçava oração e palavra, com o objetivo de se 

encontrar e aquecer o coração (LUTERO, 2018, p.147). A centralidade de 

Lutero no evangelho fica em evidência em sua estrutura de oração. Em primeiro 

lugar, o mandamento exigido do Senhor. Em segundo lugar, a gratidão por esse 

mandamento e suas implicações. Em terceiro lugar, a confissão, reconhecendo a 

falha em seguir o mandamento e por fim a oração, expressando sua gratidão a 

Deus e sua confiança em Cristo. O exemplo do primeiro mandamento pode 

esclarecer: 

“Eu sou o Senhor teu Deus”, etc. “Não terás outros deuses ao lado 
de mim”, etc. Aqui penso, em primeiro lugar, que Deus exige de 
mim e me ensina a confiar nele de coração em todas as coisas, e 
que ele, muito seriamente, deseja ser meu Deus. E como tal devo 
considerá-lo, sob pena de perder a eterna bem-aventurança. E meu 
coração não se deve basear ou confiar em mais nada, seja em 
algum bem, honra, sabedoria, poder, santidade ou qualquer 
criatura. Em segundo lugar, sou grato a sua insondável 
misericórdia, por se voltar tão paternalmente para mim, homem 
perdido, oferecendo-se a si mesmo sem ser solicitado nem 
procurado, e sem qualquer merecimento meu, para ser meu Deus, 
aceitar-me, querendo ser meu consolo, proteção, auxílio e força em 
todas as aflições. [...] Em terceiro lugar, confesso e professo meu 
grande pecado e ingratidão por ter desprezado, de maneira tão 
vergonhosa, doutrina tão bela e dádiva tão valiosa por toda minha 
vida, e por ter provocado sua ira de forma tão horrível com 
inúmeras idolatrias; isso me dói e peço misericórdia. Em quarto 
lugar, com peço e digo: Deus meu e Senhor, ajuda-me por tua 
graça que eu, cada dia, consiga aprender e compreender melhor 
este teu mandamento, e possa, em confiança sincera, agira de 
acordo. Protege meu coração, para que não me torne tão esquecido 
e ingrato, não procure outros deuses nem consolo em quaisquer 
criaturas, mas permaneça de todo o coração unicamente contigo, 
meu único Senhor. Amém, querido Senhor Deus e Pai, amém 
(LUTERO, 2018, p.140). 

Em momentos de dificuldade para orar, Lutero recomenda a utilização do credo 

como oração: 

 

103 



Revista Teológica Jonathan Edwards V, No 3 (2025): 555 - 555 

 
Às vezes sinto que, por causa de ocupações ou pensamentos 
alheios, fiquei frio ou perdi a vontade de orar. Pois a carne e o 
diabo estão constantemente dificultando e impedindo a oração. 
Nesses momentos pego meu salteriozinho, vou para meu quarto 
ou, conforme o dia e a hora, para a igreja, misturando-me com as 
pessoas, e passo a recitar para mim mesmo, oralmente, os Dez 
Mandamentos, o Credo e, dependendo de minha disponibilidade 
de tempo, diversas citações de Cristo (LUTERO, 2018, p.134). 

Lutero percebe que existem circunstâncias de frieza e desânimo na vida 

de um cristão. Em ocasiões como essas, a Palavra externa torna-se ainda mais 

necessária, pois reflete a disposição interna, tão enfatizada por Lutero, de não se 

apegar a si mesmo, mas a Cristo. O credo, ao mesmo tempo que expressa a 

convicção de que devemos repousar apenas no Evangelho, também demonstra o 

entendimento de Lutero sobre a união espiritual dos cristãos, pois, como ele 

aconselha, “lembra-te de que não estás ajoelhado e parado sozinho. Toda a 

cristandade ou todos os cristãos devotos estão contigo, e tu estás no meio deles, 

em oração unânime e concorde, a qual Deus não pode desprezar” (LUTERO, 

2018, p.138). 

A orientação de Lutero sobre oração une elementos que foram separados 

com o desenvolvimento de diferentes tradições protestantes. É sacramental e se 

apega à Palavra externa, mas também reconhece a necessidade de um coração 

aquecido e caloroso. Como ele afirma, “uma boa oração não deve ser longa, nem 

repetida muitas vezes. Deve ser frequente e calorosa. E suficiente que consigas 

tratar um ponto ou mesmo só a metade, com que possas acender uma chama em 

teu coração” (LUTERO, 2018, p.147). 

 

3. Meditatio (Meditação) 

 
Como citado anteriormente, as três regras de Lutero estão intimamente 

conectadas, formando um único modelo de nutrição espiritual. Ainda assim, a 

meditação constitui-se uma disciplina espiritual distinta da oração, recebendo 

diferentes ênfases dependendo da tradição e do período histórico. Como 

destacou Joachim Fischer: 

Na Idade Média, a contemplação de Jesus em seu sofrimento físico e 

psíquico constituía, para cristãos como Bernardo de Claraval, os franciscanos e 

os místicos, uma das principais fontes de fortalecimento da fé. Por volta do fim 

da Idade Média, essa contemplação havia se tornado o mais popular exercício de 

 

104 



As três regras de Martinho Lutero 

 

devoção cristã. Naquela época, em que se desenvolveu também a prática da via 

crucis, a vida humana estava exposta, em grau bem maior do que hoje, a muitos 

perigos, desde catástrofes naturais até a “morte negra”, a peste bubônica, bem 

como à violência das guerras (LUTERO, 2016, p.249). 

A meditação do sofrimento de Cristo acabou recebendo maior atenção, 

contudo, se aliou ao legalismo medival e à intensa especulação escolástica, 

formando assim uma meditação que se distanciava da revelação de Deus, algo 

que Lutero confrontou frontalmente no Debate de Heidelberg: 

Assim, em Jo14.9, ao dizer Felipe no feitio da teologia da glória: 
“Mostra-nos o Pai”, Cristo incontinenti recolheu e reconduziu para 
si mesmo o pensamento volátil de quem procura Deus em outra 
parte, dizendo: “Felipe, quem vê a mim, vê também meu Pai.” 
Portanto, no Cristo crucificado é que estão a verdadeira teologia e 
o verdadeiro conhecimento de Deus. Também Jo 10.9: “Ninguém 
vem ao Pai senão por mim.” “Eu sou a porta”, etc. (LUTERO, 
2016, p.50). 

A orientação de Lutero sobre a meditação em “Um sermão sobre a 

contemplação do Santo Sofrimento de Cristo” é uma implicação de sua teologia 

da cruz, demonstrando como deve ser a verdadeira meditação. Embora seu 

recorte esteja na meditação do sofrimento de Cristo, seus fundamentos englobam 

todos os assuntos da meditação cristã. Como Ngien observou, 

Lutero considerava a teologia crucis como a teologia verdadeira, 
contrastada por ele com a oposta, a teologia da glória (teologia 
gloriae). Os estudiosos da obra de Lutero concordam que a cruz, 
muito mais que apenas um tema, era o princípio programático 
subjacente a toda a sua teologia dos sacramentos (NGIEN, 2017, 
p.29). 

Para Lutero, a meditação é tanto sacramento quanto exemplo. Como 

sacramento desfrutamos de Cristo como nosso libertador e substituto, e como 

exemplo somos chamados à imitação de seu caráter, o que foi observado por 

Fischer: “É sacramento na medida em que leva a pessoa ao reconhecimento de si 

mesma como pecadora e à libertação dos pecados por Cristo, e é exemplo na 

medida em que orienta o cristão nas inúmeras tentações do dia-a-dia” 

(LUTERO, 2016, p.250). 

Essa é uma compreensão diferente que a enfatizada no cristianismo 

contemporâneo, fortemente marcada pela imitação e tendenciosa ao moralismo, 

mas carente da substituição de Cristo como nosso Salvador e Libertador. Para 

Lutero, a meditação deve fazer mais do que apenas nos fornecer um exemplo, 

pois isso não seria suficiente. Ela deve também trazer aos nossos corações o 

 

105 



Revista Teológica Jonathan Edwards V, No 3 (2025): 555 - 555 

 

próprio Evangelho, isto é, a verdade de que a morte de Cristo foi por nós. Nas 

palavras do próprio Lutero, 

de que adianta que Deus seja Deus, se não for um Deus para ti? De 
que adianta o fato de que comer e beber em si seja sadio e 
benéfico, se não for sadio para ti? E é de se temer que com muitas 
missas nada de melhor se conseguirá, caso não se buscar nelas seu 
verdadeiro fruto (LUTERO, 2016, p.251). 

Isso faz parte da distinção de Lutero entre aqueles que meditam 

adequadamente e aqueles que meditam erroneamente. Os que meditam de 

maneira são em divididos em dois grupos. Em primeiro lugar, estão aqueles que 

meditam “o sofrimento de Cristo indignando-se contra os judeus, cantando a 

canção do pobre Judas e censurando-o pelo que fez. [...] Isto com certeza não 

significa meditar o sofrimento de Cristo” (LUTERO, 2016, p.250). 

O segundo grupo medita em tom de compaixão e pena pelo sofrimento de 

Jesus. Esses, diz Lutero, “passam a divagar, acrescentando muita coisa a respeito 

da despedida de Cristo em Betânia e das dores da virgem Maria, o que também 

não lhes adianta muito” (LUTERO, 2016, p.251). 

Aqueles que meditam adequadamente são levados a contemplar a ira de 

Deus contra o pecado. Essa meditação, se conduzida corretamente, deixará 

qualquer um assustado: 

O susto deve provir do fato de veres a severa ira e o inexorável 
rigor de Deus para com o pecado e os pecadores, tanto é que nem a 
seu único dileto Filho ele quis dar por resgatados os pecadores, a 
menos que o Filho por eles fizesse uma penitência tão grave 
quanto aquela da qual ele diz através de Isaías: “Eu o feri por 
causa do pecado do meu povo” (Is 53.5). O que será dos 
pecadores, se até o dileto Filho é ferido assim? (LUTERO, 2016, 
p.251). 

A meditação, nesse sentido, leva à consciência da gravidade do próprio 

pecado. De uma maneira que o pecador tenha a certeza de que não há caminho 

que ele possa tomar pelas próprias forças a fim de satisfazer a justiça de Deus e 

alcançar o perdão. Diante da tendência humana de se esquivar da 

responsabilidade de seus próprios pecados, Lutero entende que a meditação deve 

conduzir cada um nesse caminho: 

É preciso que graves profundamente em teu coração e que não duvide de 

forma alguma que quem tortura Cristo dessa forma és tu mesmo, pois teus 

pecados são com certeza responsáveis por seu sofrimento. Assim, São Pedro, 

qual trovão, atingiu e assustou os judeus ao dizer a todos eles: “Vocês o 

 

106 



As três regras de Martinho Lutero 

 

crucificaram”, etc. (At 2.37) Por isso, ao vires os pregos atravessarem as mãos 

de Cristo, podes ter certeza de que são obra tua; ao vires a sua coroa de espinhos, 

podes crer que são os teus maus pensamentos; e assim por diante (LUTERO, 

2016, p.252). 

Nesse sentido, é falha a meditação que não conduz a pessoa ao desespero 

de si mesma, até o ponto de ter como único refúgio o Evangelho. A meditação 

sobre os próprios pecados é um tema recorrente na espiritualidade cristã, mas em 

Lutero passa pela contemplação do Cristo crucificado. A meditação adequada 

nos sofrimentos de Cristo nos conduziria ao verdadeiro conhecimento de quem 

nós somos: 

Neste ponto é preciso exercitar-se muito bem, pois todo o proveito do 

sofrimento de Cristo depende de a pessoa chegar ao conhecimento de si mesma, 

assustar-se consigo mesma e ficar quebrantada. E se a pessoa não chegar a isso, 

o sofrimento de Cristo ainda não lhe terá trazido proveito da forma devida. Pois 

a obra própria e natural do sofrimento de Cristo consiste em levar o ser humano 

à conformidade com Cristo (LUTERO, 2016, p.252). 

Com isso Lutero rejeita a especulação medieval como um caminho 

proveitoso para o conhecimento de si mesmo e afirma a centralidade de Cristo 

como necessária para cada passo da meditação. Sobre isso, Ngien afirmou: 

Chegamos a esse conhecimento de nós mesmos, não por meio da 
mera introspecção que, afirmava Lutero, despreza a Paixão de 
Cristo, mas meio da consideração de Cristo na cruz e, por meio 
dele, de Deus, em sua santidade e misericórdia. O conhecimento 
do Cristo crucificado e o autoconhecimento coincidem – com o 
primeiro conduzindo ao último. [...] Assim, para ele, não havia 
conhecimento natural de pecado. Só por meio do “espelho 
sincero”, Cristo, nossa pecaminosidade pode ser reconhecida em 
relação à sua depravação radical, pois ele revela o pecado em sua 
dureza e nos apanha como pecadores miseráveis. (NGIEN, 2017, 
p.31). 

Conhecer a si mesmo pela meditação em Cristo é uma implicação do 

evangelho para o mundo moderno, onde muitos recorrem à meditação 

transcendental como um recurso para evoluir em autoconhecimento. Como 

observou Andréa S. Fagundes: 

Esta técnica de meditação visa não só proporcionar uma maior 
qualidade de vida para o indivíduo, mas também e, 
fundamentalmente, oferecer um instrumento de autoconhecimento, 
de verdadeira transformação pessoal e espiritual. Segundo seu 
mestre fundador, a Meditação Transcendental abarca o 
desenvolvimento pleno do ser humano em todos os seus aspectos – 

 

107 



Revista Teológica Jonathan Edwards V, No 3 (2025): 555 - 555 

 
psicológico, fisiológico, social, comportamental e espiritual -, 
culminando em seu objetivo último, que é tornar o sujeito “um ser 
liberto em vida (FAGUNDES, 2009, p.5) 

Como observa-se no texto citado, o objetivo da Meditação 

Transcendental é oferecer um instrumental a fim de promover o 

autoconhecimento e a transformação pessoal e espiritual. Embora a expansão 

dessas práticas ateste a falência do materialismo secular na sociedade ocidental, 

elas apontam para uma fuga idólatra do ser humano da verdadeira meditação. É 

uma versão secularizada da teologia da glória, que busca o conhecimento não 

onde Deus revelou e por isso acaba em engano. Saxton observou corretamente 

que: 

Embora cada um afirme ser não-religioso, yoga e MT abrem a 
mente para predadores espirituais criando uma espécie de vácuo 
mental. MT alega ajudar as pessoas a encontrar auto-realização. 
No entanto, isso realmente termina com pessoas fazendo de seu 
próprio raciocínio uma verdade absoluta e seu deus pessoal. Como 
na época dos juízes, formas não-bíblicas de meditação permitem 
“cada um faz[er] o que acha[r] mais reto” (Jz 21:25) (SAXTON, 
2016, p.30). 

O homem, devido à inclinação de sua natureza, sempre criará maneiras 

para o conhecimento de si mesmo à parte da Palavra revelada de Deus. Essas 

propostas se manifestam distintamente, dependendo do contexto cultural em 

questão. Nesse sentido, as novas meditações escondem importantes aspectos da 

sociedade secularizada moderna. Como destacou Tim Keller sobre a identidade 

secular moderna: 

O secularismo moderno ensina que somente podemos nos 
desenvolver olhando para dentro de nós mesmos, 
desvinculando-nos e abandonando casa, comunidades religiosas e 
todas as demais exigências, a fim de podermos fazer nossas 
próprias escolhas e determinar quem somos por nós mesmos. A 
mensagem da cultura é esta: não tente conseguir o apoio dos 
outros. Apoie a si mesmo, pois você está fazendo o que quer. Seja 
quem você quer ser, e não importa o que os outros pensam. Esse é 
o coração do individualismo expressivo da cultura ocidental 
moderna (KELLER, 2018, p.158). 

Diante de tal cenário social, não é de se estranhar que a meditação 

baseada em uma Palavra revelada caia em descrédito, mesmo entre cristãos. Se 

tudo o que procuramos já está localizado em nosso interior e se o maior bem da 

existência é ser fiel aos seus sentimentos, a meditação que receberá crédito 

cultural será aquela que proclama o senhorio do indivíduo, suprimindo toda a 

realidade em seu interior. Se para Lutero a meditação é tanto sacramento quanto 

exemplo, tanto apropriar-se concretamente de um mérito que não temos quanto 

 

108 



As três regras de Martinho Lutero 

 

caminhar em imitação ao Cristo crucificado, para boa parte da cultura moderna é 

mera introspecção, uma busca pela fidelidade aos nossos mais profundos 

sentimentos. 

Lutero, em seu contexto social, cultural e religioso, promoveu a união de 

duas esferas até então separadas pela teologia da glória: Palavra e meditação. 

Sobre essa união, Ngien corretamente observa: 

Lutero encorajou os jovens a recitar repetidas vezes as palavras da 
Bíblia com diligência e reflexão, até que o Espírito Santo lhes 
abrisse os olhos para o significado verdadeiro por trás das 
palavras. Assim, a meditação não é a conjuração de opiniões 
humanas sobre a Escritura, mas, sim, a reflexão sobre a Palavra de 
Deus e sua obra em nosso favor (pro nobis) (NGIEN, 2017, p.20). 

Essa união que brotava de sua teologia da cruz lançou as bases para que o 

protestantismo centralizasse sua meditação na Palavra de Deus. Ainda hoje essas 

diferenças persistem entre a meditação protestante e a meditação 

católica-romana. Saxton destacou: 

A diferença central entre a meditação católica e protestante é a 
mesma razão pela qual eles estão em desacordo em quase todos os 
outros fundamentos da fé cristã: o protestantismo histórico tem a 
Palavra de Deus como sua única base de espiritualidade genuína. 
Sempre que qualquer noção ou forma de espiritualidade não está 
ligada à Palavra escritas, o resultado final inevitavelmente tende a 
um misticismo não-bíblico e sentimentalismo religioso. Isso 
eventualmente leva uma pessoa a uma escuridão ainda maior, em 
vez de levá-la à luz. (SAXTON, 2016, p.27). 

4. Tentatio (Luta) 
 

Tentatio é uma tradução da palavra alemã anfechtung. Defini-la com 

exatidão é impossível, visto que seu significado é muito amplo. Para Thimothy 

George: 

“Tentação” é uma tradução fraca do que Lutero quis dizer com 
tentatio ou anfechtung em alemão. A palavra anfechtung deriva da 
palavra esgrima. Um fechter é um esgrimista ou gladiador. Um 
fechtboden é um local onde se pratica esgrima. Assim, anfechtung 
refere-se a ataques espirituais, contendas assustadoras, desespero, 
ataque, ansiedade, conflitos que assolam a alma de todo crente e a 
grande luta apocalíptica entre Deus e Satanás. Num comentário 
feito à mesa, em 1531, Lutero declarou que “somente a 
experiência faz um teólogo”. Sua própria experiência, que fez dele 
um teólogo, incluiu severas provações espirituais. Essas provações 
não foram limitadas às suas lutas no monastério, mas continuaram 
ao longo de toda a sua carreira (GEORGE, 2015, p. 133). 

O termo tentatio, que aqui será utilizado de maneira intercambiável com 

Anfechtung, designa uma luta que envolve uma ampla gama de tentações, 

 

109 



Revista Teológica Jonathan Edwards V, No 3 (2025): 555 - 555 

 

provações e ataques. Elas produzem desespero, assombro e ansiedade, mas 

fazem parte da formação de um cristão que deseja crescer em piedade. Em seu 

aspecto mais basilar, ela expõe a necessidade do homem, o levando à oração e 

meditação: 

A tentatio (Anfechtung) – palavra que pode ser traduzida como 
“tentação”, “provações”, “tribulação”, “aflições”, “ataques”, “a 
cruz” ou “luta interna” – é a razão para orar e meditar. [...] Por 
meio do sofrimento e dos golpes da vida, como aconteceu na vida 
de Jesus, o crente é levado a buscar a Palavra de Deus e também a 
amar a mensagem do evangelho. Em consequência, essa pedra de 
toque crucifica todas as tentativas de especular sobre Deus da parte 
do racionalista autoconfiante, e elimina qualquer sucesso na 
comunhão com Deus por parte do moralista autoconfiante 
(NGIEN, 2017, p.20). 

Embora a tentatio possa conduzir ao Evangelho, ela é uma luta intensa 

contra os inimigos dos cristãos. Segundo Alister McGrath, “para Lutero, a 

morte, o diabo, o mundo e o inferno se unem em um ataque aterrorizador ao 

crente, reduzindo-o a um estado de medo e desespero” (MCGRATH, 2014, 

p.223). Isso, contudo, não faz com que seja desnecessária ou alheia aos 

propósitos de Deus. 

Diferentemente do mundo contemporâneo, que interpreta todo tipo de 

luta como prejudicial e danosa, Lutero entendia que elas fazem parte do 

crescimento do cristão na caminhada do Evangelho. Para ele, o sofrimento não 

era um fruto do acaso, mas sim um instrumento que envergonha o orgulho 

humano e atrai o ser humano para o único verdadeiro consolo: o próprio Cristo. 

Segundo McGrath: 

Para Lutero, Deus precisa ser reconhecido como a fonte última da 
Anfechtung: ela representa a “obra estranha de Deus”, o opus 
alienum, que pretende destruir a complacência e a autoconfiança 
humanas e induzir um estado de total desespero e humilhação, 
afastando qualquer tipo de apoio e resgate e forçando as pessoas a 
procurar e encontrar a misericórdia de Deus. É por isso que Lutero 
pode se referir à Anfechtung como “desespero delicioso” 
(MCGRATH, 2014, p.224). 

Também nesse campo Lutero oferece uma contraparte à teologia da 

glória, profundamente marcada pelo triunfalismo e por uma inclinação a 

compreender a revelação de Deus apenas pelo que se vê. No debate de 

Heidelberg Lutero demonstrou como o desprezo da teologia da glória pela cruz e 

pelos sofrimentos produzia um legalismo que se afastava do evangelho: 

Enquanto ignora Cristo, ele ignora o Deus oculto nos sofrimentos. Por 

isso, prefere as obras aos sofrimentos, a glória à cruz, o poder à debilidade, a 
 

110 



As três regras de Martinho Lutero 

 

sabedoria à tolice e, de um modo geral, o bem ao mal. Esses são os que o 

apóstolo chama de inimigos da cruz de Cristo, certamente porque odeiam a cruz 

e os sofrimentos, ao passo que amam as obras e a sua glória. Assim, eles 

chamam o bem da cruz de um mal, e o mal da obra de um bem. Já dissemos, no 

entanto, que Deus não é encontrado senão nos sofrimentos e na cruz (LUTERO, 

2016, p.50). 

O triunfalismo da teologia da glória se manifesta em seu apego ao poder 

e à glória como marcas do conhecimento de Deus, os impedindo de desfrutar da 

graça de Deus, pois segundo Lutero “é impossível que não se envaideça com 

suas boas obras a pessoa que não for primeiramente exinanida e destruída pelos 

sofrimentos e males, até que saiba que ela mesma nada é e que as obras não são 

suas, mas de Deus” (LUTERO, 2016, p.50). 

McGrath demonstra a estreita relação existente entre a noção da 

Anfechtung e a fé. Se a característica essencial da fé salvadora é conseguir 

enxergar além do que é visível, “a revelação de Deus na cruz de Cristo deve ser 

vista como uma revelação oculta que desafia as tentativas da razão de 

compreendê-la” (MCGRATH, 2014, p.222). A percepção de que Deus estava em 

Cristo operando a reconciliação de todas as coisas não estava acessível aos 

sentidos ou à razão humana. 

Deixada sozinha, a razão não conseguiria chegar ao significado da 

presença oculta de Deus na cruz de Cristo, assim como não consegue perceber 

que através da Anfechtung, Deus “pretende destruir a complacência e a 

autoconfiança humanas e induzir um estado de total desespero e humilhação, 

afastando qualquer tipo de apoio e resgate e forçando as pessoas a procurar e 

encontrar a misericórdia de Deus” (MCGRATH, 2014, p.224). 

Só pela fé é possível abraçar o significado da Cruz e encontrar nela 

verdadeiro descanso, que “para os outros, se esconde em sombras e escuridão” 

(MCGRATH, 2014, p.225). Ao contemplar a obra de Cristo pela fé, o cristão 

pode se livrar das limitações e confusões causadas pela razão e pela experiência, 

que insistem em assumir que, diante da luta e do desespero, Deus está ausente. 

Como o cristão poderia desfrutar de consolo diante de tamanho desespero 

e sofrimento? A autossubstituição de Cristo era o coração da resposta. Segundo 

Roland Baiton: 

 

111 



Revista Teológica Jonathan Edwards V, No 3 (2025): 555 - 555 

 
A referência a Cristo era inequívoca quando ele chegou ao salmo 
22, cujo primeiro versículo fora recitado por Cristo ao expirar na 
cruz: “Deus meu, Deus meu, por que me desamparaste?” (Mt 
27.46). Qual poderia ser o significado disso? Cristo evidentemente 
se sentiu rejeitado, abandonado por Deus, desertado. Também 
Cristo tivera Anfechtungen (ataques repentinos). A desolação 
absoluta, que Lutero disse não poder suportar por mais de um 
décimo de hora e sobreviver, havia sido suportada pelo próprio 
Cristo ao morrer (BAINTON, 2017, p.68). 

No centro de sua teologia estava a autossubstituição, a certeza de que a 

morte de Cristo era a sua morte em nosso lugar. Essa centralidade evangélica se 

estende a todas as áreas da existência. Enfrentar a desolação e os ataques 

repentinos era impossível para um simples pecador, mas porque a morte de 

Cristo foi em nosso lugar, recebemos os benefícios de sua obra. Se Cristo lutou e 

venceu a maior de todas as lutas, a rejeição e a separação de Deus, isso significa 

que pela fé nós desfrutamos dessa reconciliação. Bainton destaca: 

Por que teria Cristo sentido tamanho desespero? Lutero sabia 
perfeitamente bem por que ele mesmo o sentira: ele era fraco na 
presença do Poderoso; ele era impuro na presença do Santo; ele 
havia blasfemado contra a Majestade Divina. Cristo, porém, não 
era fraco; Cristo não era impuro nem era ímpio. Por que então ele 
teria sido de tal forma assolado pela desolação? A única resposta 
deve ser porque Cristo tomou sobre si a iniquidade de todos nós. 
Ele, que não tinha pecado, em nosso benefício se tornou em 
pecado e se identificou conosco de modo a participar em nosso 
afastamento (BAITON, 2017, p.69). 

Esse entendimento só era possível graças à interpretação de Lutero sobre 

a justiça de Deus, que se tornaria central para a teologia protestante da 

justificação. Na Baixa Idade média a teologia da justificação era fortemente 

marcada pela noção romana de justiça. Nesse sentido, “Deus, ao agir justamente, 

recompensava as pessoas com aquilo que elas tinham direito – em outras 

palavras, uma noção oculta da justificação por obras, por mérito ou por 

desempenho (MCGRATH, 2014, p.141). 

Lutero rompe com essa visão da Baixa Idade Média e faz uma distinção, 

que até então não existia, entre justiça externa e interna. A justiça externa é 

extrínseca e, portanto, não faz parte da pessoa de maneira inata. Conforme 

exposto por Lutero em seu “Sermão sobre as Duas Espécies de Justiça”: 

A primeira espécie é a justiça alheia e infundida de fora. É a 
justiça mediante a qual Cristo é justo e justifica pela fé, como diz 1 
Co1.30: “o qual se nos tornou da parte de Deus sabedoria, e 
justiça, e santificação, e redenção”. Pois ele próprio afirma, em Jo 
11.25: “Eu sou a ressurreição e a vida; quem crê em mim não 
morrerá eternamente”. E novamente, em Jo 14.6: “Eu sou o 
caminho, a verdade e a vida” (LUTERO, 2016, p. 242). 

 

112 



As três regras de Martinho Lutero 

 

Essa justiça alheia é recebida pela fé, como Lutero explica: 

Pela fé em Cristo, portanto, a justiça de Cristo se torna nossa 
justiça, e tudo o que é dele passa a ser nosso, sim, ele próprio 
torna-se nosso. Por essa razão, o apóstolo a chama “justiça de 
Deus” em Rm 1.17: “A justiça de Deus é revelada no Evangelho, 
como está escrito: O justo vive da fé”. Finalmente, tal fé também é 
chamada de justiça de Deus, como em Rm 3.28: “Julgamos que o 
ser humano é justificado pela fé”. Esta é a justiça infinita e que 
absorve todos os pecados num instante, pois é impossível que haja 
pecado em Cristo; antes, quem crê em Cristo está apegado a ele e é 
uma coisa só com Cristo, compartilhando com ele a mesma justiça 
(LUTERO, 2016, p.243). 

O entendimento de Lutero sobre a tentatio só pode ser compreendido à 

luz de sua compreensão da justiça alheia de Deus. O descanso em face da luta só 

pode ser resolvido “no Cristo crucificado, que sofreu exatamente a mesma 

Anfechtung em nosso lugar. Cristo se tornou pecado em nosso lugar para que a 

sua justiça se tornasse a nossa justiça.” (MCGRATH, 2014, p. 225). 

Assim, pela fé na obra substitutiva de Cristo, a luta emerge na vida do 

cristão como uma estrada de contemplação do evangelho da graça de Deus, 

esmagando seu orgulho e destronando seu legalismo. Além disso, oferece uma 

nova perspectiva sobre a presença de Deus no mundo, muitas vezes interpretada 

como distante do sofrimento e do desespero. Como destaca McGrath: 

Onde o infiel vê nada além de impotência e desesperança de um 
homem abandonado que está morrendo na cruz, o teólogo da cruz 
(theologus crucis) reconhece a presença e a atividade velada – 
porém, real – do “Deus crucificado e oculto” (Deus crucifixus et 
absconditus), que não só está presente no sofrimento humano, mas 
o usa ativamente para sua obra. É com este Deus, e nenhum outro, 
que a teologia precisa aprender a conviver (MCGRATH, 2014, p. 
226). 

 

5. Considerações finais 
 

Richard Foster corretamente destacou que “parte do surto de interesse 

pela meditação Oriental se deve ao fato de as igrejas terem abandonado o 

campo” (FOSTER, 1997, p.26). Além disso, a ausência da meditação na vida 

cristã produz uma fé intelectualizada e estéril, que não encontra lugar nos afetos 

do coração. Como destacou David Saxton, “sem um retorno ao deleitoso dever 

da meditação bíblica, o crente continuará a lidar com a Palavra de Deus apenas 

intelectualmente. Ele fracassará em digerir as Escrituras para torná-las sua 

caminhada diária e prática” (SAXTON, 2015, p. 9). Diante isso, nota-se a 

 

113 



Revista Teológica Jonathan Edwards V, No 3 (2025): 555 - 555 

 

urgente necessidade do resgate da prática cristã da meditação, com toda a sua 

riqueza e ortodoxia. 

O presente trabalho apresentou as três regras de Lutero, um padrão de 

engajamento espiritual que o reformador identificou nas escrituras e que brotou 

de sua teologia da cruz. Em um período cada vez mais marcado pela divisão 

entre doutrina e vida cristã, pelo legalismo das diversas formas de meditação 

secular e pelo bem-estar pessoal como um paradigma de redenção, as três regras 

de Lutero podem auxiliar a caminhada dos cristãos que desejam desfrutar do 

Evangelho de Cristo a cada dia. Oração, Meditação e Luta formam um caminho 

para a comunhão com o Cristo crucificado. 

 

6. REFERÊNCIAS 

​  
Bainton, Roland H. Cativo à palavra: a vida de Martinho Lutero. Tradução de James 

Reis. São Paulo, SP: Vida Nova, 2017. 

FAGUNDES, Andréa Sozzi. A meditação transcendental de Maharishi Mahesh Yogi 
(1918-2008): um caminho de realização espiritual. 2019. 127 f. Dissertação 
(Mestrado em Ciência da Religião) – Instituto de Ciências Humanas, Universidade 
Federal de Juiz de Fora, Juiz de Fora, 2019. Disponível em: 
http://www.repositorio.ufjf.br:8080/jspui/bitstream/ufjf/11286/1/andreasozzifagun
des.pdf. Acesso em: 12 nov. 2025. 

Foster, Richard J. Celebração da disciplina: o caminho do crescimento espiritual. 
Tradução de Luiz Aparecido Caruso. São Paulo, SP: Editora Vida, 1997. 

George, Timothy. Lendo a Escritura com os Reformadores. Tradução de Vagner 
Barbosa. São Paulo, SP: Cultura Cristã, 2015. 

Keller, Timothy. Deus na era secular: como os céticos podem encontrar sentido no 
cristianismo. Tradução de Jurandy Bravo. São Paulo, SP: Vida Nova, 2018. 

Lutero, Martinho. Martinho Lutero: obras selecionadas, v.1, Os primórdios – Escritos 
de 1517 a 1519. Tradução de Annemarie Höhn. São Leopoldo, RS: Sinodal; Porto 
Alegre, RS: Concórdia; Canoas, RS: Ulbra, 2016. 

Lutero, Martinho. Obras selecionadas: ética: fundamentos – oração – sexualidade – 
educação – economia, v.5. Tradução de Martin N. Dreher. São Leopoldo, RS: 
Sinodal; Porto Alegre, RS: Concórdia, 2018. 

McGrath, Alister. Lutero e a Teologia da Cruz. Traduzido por Markus Heidiger. São 
Paulo, SP: Cultura Cristã, 2014. 

 

114 

http://www.repositorio.ufjf.br:8080/jspui/bitstream/ufjf/11286/1/andreasozzifagundes.pdf
http://www.repositorio.ufjf.br:8080/jspui/bitstream/ufjf/11286/1/andreasozzifagundes.pdf


As três regras de Martinho Lutero 

 

Ngien, Dennis. Lutero como conselheiro espiritual: a interface entre a teologia e a 
piedade nos escritos devocionais de Lutero. Tradução de Rogério Portella. São 
Paulo, SP: Vida Nova, 2017. 

Saxton, David W. O plano de Deus para a batalha da mente: a Prática Puritana da 
Meditação Bíblica. Tradução de Rafael B. Salazar. Brasília, DF: Éden Publicações, 
2015. 

 

115 


	As três regras de Martinho Lutero 

